
Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya

Political Obligation: Its History, Characteristics and Theories

RUSSLI KAMARUDIN
Pusat Kajian Sejarah, Politik dan Hal Ehwal Antarabangsa,

Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan,
Universiti Kebangsaan Malaysia, 43600 Bangi Selangor, Malaysia

Corresponding author: russli@ukm.edu.my

Received: 15 July 2025       Accepted: 03 November 2025

Abstrak

Dalam kehidupan bernegara, wujud hubungan antara pemerintah dengan rakyat. Perhubungannya pula 
adalah berbentuk perintah dan ketaatan, perintah dari pihak atas yang disebut pemimpin dan ketaatan 
pula dari pihak bawah yang disebut rakyat atau warganegara. Ia dikenali juga sebagai kewajipan 
politik. Namun begitu, tidak semua kita mengetahui dengan mendalam apakah sebenarnya kewajipan 
politik tersebut. Bilakah muncul frasa kewajipan politik tersebut? Apakah dia ciri-ciri kewajipan 
politik itu dan bagaimanakah ia berbeza dengan kewajipan sivil? Seterusnya, apakah pula teori-teori 
yang mewajarkan atau yang menyokong kepada perlunya kewajipan tersebut? Ini akan dilihat dari 
sudut pandangan Barat dan Islam. Jadi, tujuan artikel ini ialah mengkaji latar belakang kewujudan 
istilah kewajipan politik, meneliti ciri-ciri kewajipan politik dan perbezaannya dengan kewajipan 
sivil dan mengenal pasti teori-teori kewajipan politik menurut sarjana Barat dan Islam. Dalam kajian 
ini, ia mendedahkan bahawa subjek kewajipan politik telah lama dibincangkan iaitu seawal zaman 
Socrates sendiri malah lebih awal lagi dari itu, seperti yang diperbincangkan oleh Sophocales dalam 
pementasan dramanya. Terdapat beberapa teori yang dibincangkan sarjana terhadap kewajipan 
politik ini. Dalam pandangan Barat wujudnya teori undang-undang semula jadi, teori tradisi, teori 
persetujuan, teori utilitarian dan akhir sekali teori keadilan. Dalam politik Islam pula teorinya pula 
ialah teori perundangan khilafah, teori penguatkuasaan syariah dan keadilan dan akhir sekali ialah 
teori Asabiah. Masing-masing pemerintah dan rakyat dituntut menunaikan tanggung jawab mereka 
masing-masing.

Kata kunci: Kewajipan Politik; Kewajipan Sivil; Ciri Kewajipan Politik; Teori Kewajipan Politik; 
Pemerintahan

Abstract

In a state life, there is a relationship between the ruler and the ruled. The relationship is in the 
form of order and obedience. Order is from the rulers or the leaders, and obedience is from the 
ruled or in the modern life is from the citizens. This is called a political obligation.  However, not 
all of us know in depth what political obligation is all about.  For instance, when did the phrase 
political obligation come into use?   What are the characteristics of political obligation and how 
they differ from civil obligation? Other than that, what are the theories that justify or buttress the 
need for that obligation?  This justification is looked from the western and Islamic views.  Hence, 
this article studies the background of the emergence of the concept of political obligation, analyze 
the characteristics of political obligation and its difference from civil obligation and to recognize the 

Jebat: Malaysian Journal of History, Politics & Strategic Studies
52(4)(2025): 621-640
https://doi.org/10.17576/jebat.2025.5204.08

eISSN: 2180-0251

Jebat 52(4)(2025) | 621



theories of political obligation from the western and Islamic views. This study reveals that the subject 
of political obligation had long been discussed back to the time of Socrates or even earlier than that 
as in the discussion of Sophocles in his play. In the western perspective there are natural law theory, 
traditional theory, consent theory, utilitarian theory and justice theory.  In Islamic politics, there are 
juridical theory of caliphate, implementation of syariah and justice theory and ‘asabiyah theory. Both 
the ruler and the ruled are obligated to perform their obligation respectively.

Keywords: Political Obligation; Civil Obligation; Characteristics of Political Obligation; Theory of 
Political Obligation; Governance

Pengenalan

Kewajipan politik adalah penting dalam perbincangan falsafah politik.  Ia telah menjadi titik fokus 
dalam perbincangan bukan sahaja ahli falsafah Yunani kuno tetapi juga ahli falsafah zaman pertengahan, 
ahli falsafah kebangkitan Eropah dan juga pemikir moden.  Kewajipan politik amat diperlukan oleh 
semua negara yang menuntut ketaatan dan kesetiaan rakyatnya, kerana ia menyumbang kestabilan 
dan keamanan negara. Selain daripada ahli falsafah Yunani, yang banyak menyumbang dalam 
falsafah politik yang dibarisi oleh Sophocales (497/6 – 406/5 SM), Socrates (469 – 399 SM), Plato 
(424/3 – 348/7 SM), dan Aristotle (384 – 322 SM), ahli falsafah zaman pertengahan juga memberi 
sumbangan dalam disiplin ini.  Antaranya ialah Thomas Aquinas (1225 – 1274 M), Marsilius dari 
Padua (1275 – 1342 M), William dari Ockham (1288 – 1348 M), dan Niccolo Machiavelli (1469 – 
1527 M).  Sementara ahli falsafah Kebangkitan Eropah pula antaranya ialah Thomas Hobbes (1588 
– 1679 M), Spinoza (1632 – 1677 M), John Locke (1632 – 1704 M) dan Montesquieu (1689 – 1755 
M).  Ahli falsafah dunia Islam pula mereka dibarisi oleh al-Farabi (872 – 950 M), al-Mawardi (972 
– 1058), al-Juwayni (1028 – 1085 M), Nizam al-Mulk (1018 – 1092 M) dan al-Ghazali (1058 – 1111 
M).  Semua ahli yang berlainan negara dan zaman ini ada sumbangannya dalam subjek ketaatan dan 
hak antara pemerintah dan rakyat.

Dalam membicarakan subjek penting ini, perkara yang paling asas ialah mengetahui definisi 
frasa kewajipan politik tersebut.  Selepas jelas dengan definisinya, perbincangan seterusnya ialah 
tentang sejarah atau latar belakang kewajipan itu, iaitu siapakah orang yang pertama mengungkapkan 
kata-kata tersebut. Perbincangan selanjutnya ialah apakah ciri-ciri kewajipan politik dan akhir sekali 
teori-teori kewajipan politik yang diutarakan oleh sarjana Barat dan Islam.

Definisi kewajipan Politik

Menurut analisa Oakeshott tentang istilah kewajipan politik ini, iaitu apa yang dia fahami dari Thomas 
Hobbes (1588-1679), ia adalah campuran atau sebatian dari beberapa kewajipan yang berbeza.  It is a 
mixed obligation, consisting of physical, rational and moral obligation, combined to serve one end, but 
never assimilate to one another.1 Oakeshott menunjukkan bahawa masyarakat sivil, menurut Hobbes, 
adalah suatu autoriti dan kuasa yang kompleks dimana setiap unsur mencipta kewajipan masing-
masing yang sesuai.  Ia ada kewajipan moral untuk mentaati kehendak kerajaan yang berkuasa. Ia 
juga melibatkan kewajipan fizikal – yang terhasil dari kuasa paksaan.  Selain itu, ia turut melibatkan 
kewajipan rasional dalaman – kepentingan diri yang timbul hasil dari ketakutan kepada hukuman dan 
keinginan kepada kedamaian. Each of these obligations provides a separate motive for observing the 
order of the commonwealth, and each is necessary for the preservation of that order.2 
	

Russli Kamarudin

Jebat 52(4)(2025) | 622



	 Sementara Paul Harris pula dalam mendefinisikan kewajipan politik, dia mengatakan ia 
merupakan suatu bentuk yang khusus untuk kewajipan umum terhadap tanggungjawab sosial.  Dari 
pihak kerajaan ia merupakan kewajipan untuk bertindak sebagai penjaga kepentingan awam, manakala 
bagi pihak rakyat (yang ditadbir) pula adalah suatu kewajipan untuk menerima kuasa kerajaan sebagai 
penjaga kepentingan awam serta mematuhi segala perintah dan arahannya.3  Mengikut apa yang 
difahami oleh Paul Harris ini, kewajipan politik tersebut melibatkan urusan awam, serta ia bersifat 
timbal balik, iaitu kewajipan pihak pemerintah dan kewajipan pihak rakyat.  Dalam erti kata lain, 
kewajipan ini bersifat timbal balik.
	 Dalam penerangannya, Paul mengatakan bahawa kewajipan politik itu adalah merupakan hasil 
daripada suatu proses politik yang mantap.  Maksudnya ia bukanlah hasil dari sesuatu yang berlaku 
dengan secara tiba-tiba dan tanpa dirancang.  Ini adalah kerana ia melibatkan dua pihak (pemerintah 
dan rakyat) dan di dalam pengetahuan mereka.  Selain itu, Paul juga mengatakan bahawa kewajipan 
politik itu adalah sama seperti kewajipan undang-undang.  Ini kerana kedua-duanya mengangkat 
persoalan yang sama iaitu tentang kewajipan (duty) warganegara untuk mematuhi kerajaannya.4  Jadi, 
kedua-dua kewajipan ini tiada bezanya menurut paul.
	 Seorang lagi sarjana dan dia sependapat dengan Paul ialah Steven M. Delue. Bagi Steven 
kewajipan politik itu bermaksud menghormati pihak berkuasa undang-undang negeri untuk membuat 
dan melaksanakan sebarang undang-undang dan polisi.  Tetapi bilamana warga tidak lagi berasa 
berkewajipan terhadap sesuatu negara, mereka tidak akan menghormati pihak berkuasa undang-
undangnya, tidak akan berpuas hati dengan keputusan-keputusannya dan berasa tidak perlu untuk 
mentaati undang-undang tersebut.

Latar belakang kemunculan istilah Kewajipan Politik

Frasa kewajipan politik, seperti yang dinyatakan oleh D’ Entreve tidaklah selama mana seperti mana 
yang dinyatakan oleh T. H. Green di dalam kuliahnya Lectures on the Principles of Political Obligation 
yang disampaikan di Universiti Oxford dalam tahun-tahun 1879 hingga 1880.5  Jadi, bolehlah kita 
katakan bahawa frasa kewajipan politik tidak disebut atau dikenali sebelum itu, walaupun konsep itu 
sudahpun dibincangkan berabad lamanya sebelum itu.  Fakta ini diakui sendiri oleh Green bahawa 
tiada apapun yang baru tentang subjek yang dibincangkannya dalam kuliah tersebut iaitu untuk 
mencari asas atau justifikasi sebenar terhadap ketaatan kepada undang-undang.6

	 Dikatakan bahawa individu pertama yang telah membincangkan subjek kewajipan politik 
ialah Sophocles, dan ini dilakukannya dalam lakonan pentasnya yang berjudul Antigone,7 yang pertama 
kali dipentaskan sekitar tahun 440 BCE.  Sementara Plato dalam Crito, yang menceritakan jawapan 
falsafah Socrates dalam subjek ini, iaitu tentang asas sebenar atau justifikasi untuk ketaatan kepada 
undang-undang, dalam menghadapi kematiannya sendiri empat puluh tahun kemudiannya.  Dari 
cerita ini, apa yang pasti Sophocles dan Plato adalah merupakan indvidu-individu yang bertanggung 
jawab dalam mengangkat isu justifikasi ketaatan kepada undang-undang.
	 Di antara dua naratif ini, iaitu Antigone Sophocales dan Crito Plato wujud perbezaannya.  
Antigone hanyalah sebuah drama yang terilham secara andaian oleh Sophocales, manakala Crito 
adalah sebuah cerita benar yang dijelaskan oleh Plato terhadap apa yang telah berlaku ke atas gurunya 
Socrates.  Walaupun latar belakang kedua-dua naratif ini berbeza, tetapi objektifnya adalah sama, 
iaitu untuk menjustifikasikan ketaatan rakyat kepada undang-undang secara umumnya dan kepada 
pemerintah atau kerajaan secara khususnya.  Dalam kes Crito, ia Nampak lebih hidup atau dinamik 
kerana ia adalah sebuah cerita benar yang dialami oleh ahli falsafah (Socrates) itu sendiri dan bukan 
pemikirannya semata-mata.
	

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya

Jebat 52(4)(2025) | 623



	 Untuk mendapat gambaran yang lebih jelas tentang cerita Antigone, mari kita perhatikan 
apa yang sebenarnya telah berlaku terhadap wanita ini.  Semuanya bermula selepas kematian kedua-
dua abangnya iaitu Eteocles dan Polynieces.  Bila Creon, raja yang baru yang juga bapa saudaranya 
memerintahkan mayat Polynieces tidak dikebumikan dan dibiarkan mereput, ini menimbulkan 
kemarahan Antigone dan membuatkannya tidak berpuas hati dengan perintah tersebut.  Dia berpendapat 
apa sahaja yang berlaku dia mesti memberikan keutamaan kepada keluarga dulu sebelum kepada 
negara atau Kerajaan.  Padanya meratapi atau bersedih dan mengkebumikan mayat itu adalah suatu 
kewajipan kepada orang yang hidup terhadap orang yang telah mati.8 Tindakan Antigone itu adalah 
bertentangan dengan undang-undang negeri dan titah raja, lebih-lebih lagi dia seorang perempuan dan 
tidak dijangka untuk bercakap secara terbuka dan di khalayak ramai.
	 Sedihnya Antigone adalah bersendirian dalam pendiriannya ini dan tidak mendapat dukungan 
dari saudara perempuannya, Ismene yang berpihak kepada majoriti.9  Polisi negeri pada masa ini ialah 
sesiapa sahaja yang didapati bersalah, mayatnya akan dibiarkan tanpa diuruskan atau dihormati, dan 
jenayah Polyneices adalah jelas iaitu berlawan dengan Argives menentang negerinya, Thebes.  Maka, 
sesiapa sahaja yang cuba untuk mengkebumikan seorang pengkhianat akan dianggap juga sebagai 
pengkhianat.  Antigone di sini menurut undang-undang negeri adalah seorang pengkhianat kepada 
negerinya, walau bagaimanapun ini  tidak membantutkan niatnya.
	 Antigone tegas dalam pendiriannya bahawa apa yang dibuatnya adalah sesuatu yang mulia 
dan dituntut oleh tuhannya Zeus.  Memuliakan mayat adalah sesuatu yang diwajibkan oleh agama, 
oleh itu dia tidak membuat sesuatu yang salah di sisi tuhannya.  Antigone berkeyakinan bahawa 
undang-undang tuhan adalah lebih tinggi daripada titah yang dikeluarkan oleh raja (manusia).  Dia 
memilih untuk mati dengan cara itu dan telah bersedia untuk mati syahid.  Situasi begini menyaksikan 
bahawa Antigone memiliki sikap dan moral yang sangat tegas dengan apa yang dia lakukan yang 
merupakan suatu tingkah laku yang luar biasa untuk seorang perempuan dizamannya.
	 Untuk kes Socrates pula, ia berlaku pada tahun 399 BC, bila juri Athens mendapati bahawa 
dia bersalah (Socrates) kerana berdosa dan merosakkan moral para belia – kerana itu para juri 
menghukumnya mati.  Menurut naratif Plato, sahabat-sahabat Socrates telah bersepakat untuk 
melepaskannya melarikan diri, tetapi Socrates sebaliknya memilih untuk kekal dalam tahanan dan 
memilih meminum hemlock (racun yang membunuhnya) dan dia berhujah bahawa menentang 
hukuman terhadapnya adalah melanggar “persetujuan dan komitmennya” dan menganiaya kawan-
kawannya, negaranya dan juga undang-undang Athens.10 
	 Meskipun hujahan-hujahan Socrates secara pendek sahaja, dan Crito rakan bicaranya tidak 
banyak  mencabarnya, ia walau bagaimanapun menjurus kepada teori-teori kewajipan politik, yang 
muncul dalam dua setengah alaf  semenjak kematiannya.11  Pelajaran yang boleh dipelajari dari naratif 
ini ialah, pertama, dia tidak mahu melanggar perjanjian dan komitmennya, bermaksud dia adalah 
seorang warga Athens yang sebenar dan patriotik dan kedua, dia tidak mahu menganiaya kawan-
kawannya, negaranya dan juga undang-undang Athens. Ini menyampaikan suatu mesej bahawa 
Socrates adalah seorang warga yang bertanggung jawab.  Dia tidak mahu menyelamatkan dirinya tapi 
bersedia untuk dijatuhkan hukuman; ia adalah suatu contoh yang baik dari seorang warga yang baik.  
Secara tidak langsung ia mengajar rakan sewarganya bagaimana hendak bertindak sebagai seorang 
warganegara.
	 Menurut Dagger, hujahan-hujahan Socrates terdiri dalam empat kategori. Pertama, Socrates 
berpendapat bahawa lamanya dia menetap di Athens menunjukkan bahawa dia telah masuk ke dalam 
suatu perjanjian dengan undang-undangnya, serta menjadikan dirinya taat kepada undang-undang 
tersebut; ini adalah suatu hujah yang membayangkan kontrak sosial atau teori persetujuan dalam 
kewajipan politik.  Kedua, dia mengakui bahawa dia terhutang budi dari kelahirannya, asuhannya, dan 
pendidikannya, antara lain, kepada undang-undang Athens dan dia menggambarkan teori kesyukuran 

Jebat 52(4)(2025) | 624

Russli Kamarudin



terhadap kewajipan bila dia menyimpulkan bahawa adalah salah baginya untuk tidak mentaati 
undang-undangnya.  Ketiga, dia mengajak kepada apa yang dikenali sekarang sebagai hujahan adil 
atau saksama bila dia mencadangkan bahawa ketidak taatan sebagai sejenis penganiayaan terhadap 
rakan-rakan sewarganya yang lain.  Bila mana dia bertanya Crito “if we leave here without the city’s 
permission, as we mistreating people whom we should least mistreat?”   Keempat, adalah kesan dari 
penaakulan utilitarian bila mana Socrates menggambarkan “undang-undang negeri,” menghadapinya 
dengan cabaran “adakah anda fikir ia boleh berlaku kepada sebuah bandar tidak akan musnah jika 
keputusan mahkamahnya tidak mempunyai kekuatan malah terbatal dan menjadi kosong oleh tindakan 
individu-individu perseorangan?”12

	 Dagger mengatakan tiada satupun hujahan di atas dibangunkan sepenuhnya, tapi 
kewujudannya dalam Crito sebagai bukti kekuatan intuisi dan konsep-konsep yang kekal – komitmen 
dan persetujuan, kesyukuran, kesaksamaan dan juga faedah – yang terus berfikir dalam perbincangan-
perbincangan terhadap kewajipan dan ketaatan.13

	 Daripada dua naratif di atas, walaupun intinya adalah tentang ketaatan kepada undang-undang 
negeri, iaitu kewajipan warga kepada pemerintah namun sikap dan pendirian yang ditunjukkan 
oleh individu-individu tersebut adalah berbeza.  Untuk kes Antigone dia mewakili individu yang 
menentang undang-undang negeri.  Sementara dalam kes Socrates pula dia mewakili individu yang 
mentaati undang-undang negeri.  Seorang menolak undang-undang dengan mengandaikan bahawa 
undang-undang tuhan lebih tinggi dari undang undang ciptaan manusia, yang seorang lagi berserah 
kepada undang-undang dengan andaian dia adalah wajib bertindak sedemikian, di mana kedua-
duanya berakhir dengan kematian.  Meskipun begitu, kedua-dua naratif ini membawa makna atau 
idea tentang kewajipan politik yang telah sedia wujud pada waktu itu.

Ciri-ciri Kewajipan Politik

Sebelum mendalami ciri-ciri falsafah politik, adalah penting kita mengetahui terlebih dahulu ciri-
ciri sebuah kewajipan (obligation).  A. John Simmon telah menggariskan empat ciri-ciri kewajipan.  
Pertamanya, ia adalah sebuah keperluan moral dihasilkan dari perlaksanaan beberapa tindakan sukarela 
(atau peninggalan perlaksanaannya).  Perbuatan ini mungkin merupakan usaha yang disengajakan 
untuk suatu kewajipan tetapi ia tidak semestinya.  Tidak seperti tugas (duty) kewajipan memerlukan 
perlaksanaan khusus; ffakta ini tercermin dalam bahasa yang digunakan – “kita mewajibkan diri kita” 
(we obligate ourselves).  Tapi kita sering mempunyai tugas dengan sukarela serta memiliki jawatan, 
kita biasanya akan berada dalam kedudukan mempunyai kewajipan untuk melaksanakan tugas-tugas 
jawatan tersebut.14

	 Keduanya, suatu kewajipan dimiliki oleh orang tertentu (the obligor) ke atas orang-orang 
tertentu (the oblige/obliges). Ini membezakan kewajipan dari tugas-tugas moral (moral duties), yang 
dimiliki oleh semua orang dan kepada semua orang lain.  Sekali lagi bahasa menunjukkan perbezaan 
itu – ketika mana kita menjalankan tugas (duty), memenuhi atau menunaikan suatu kewajipan; 
kewajipan itu dilunaskan dengan cara kelihatan seperti membayar hutang, dan ini kelihatannya 
nampak lebih bersifat peribadi dari sebuah tugas.  Perlu diperhatikan di sini bahawa suatu kewajipan, 
ia boleh dilakukan paling kurang sekali sahaja, sementara tugas-tugas moral tidak akan berhenti.15

	 Ketiganya, untuk setiap kewajipan yang dihasilkan ia juga serentak secara korelatif 
menghasilkan hak. Dengan mengenakan kewajipan untuk membuat A, si penanggung kewajipan 
(obligor) memberi kepada penerima kewajipan (obligee) suatu hak yang istimewa terhadap 
perlaksanaan perbuatan A obligor tersebut.  Ini adalah hubungan timbal balik (logical correlativity) 
antara hak dan kewajipan. Kewujudan sebuah kewajipan mengandung maksud sebuah hak kepada 
pihak yang lain.  Bahasa tentang hak mempunyai caranya sendiri untuk menerangkan perbezaan 

Jebat 52(4)(2025) | 625

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



antara kewajipan dan tugas-tugas semula jadi.  Kewajipan berhubung kait dengan versi moral dengan 
apa yang dipanggil jargon undang-undang iaitu hak secara peribadi (rights in personam).  Ini adalah 
hak-hak yang diadakan terhadap orang tertentu dan adalah juga hak-hak kepada perlaksanaan atau 
ketabahan tertentu, yang Hart menamakannya sebagai hak-hak Istimewa.16 
	 Tugas-tugas (duties)17 pula sebaliknya bila dihubung kaitkan dengan hak-hak, terhubung 
kait dengan hak-hak yang terjadi terhadap semua orang lain (rights in rem)18.  Sekiranya tugas saya 
(my duty) atau kewajipan saya untuk tidak mencuri daripada orang lain, orang tersebut ada hak atau 
berhak untuk tidak saya curi hartanya, dan ini untuk semua orang.  Ini bermaksud duty atau kewajipan 
itu di dalamnya terkandung hak orang lain. Hak itu pula kepada semua bukannya khusus atau kepada 
orang-orang tertentu.  Hak-hak in rem biasanya hak-hak negatif, seperti hak ketabahan hati oleh orang 
lain (untuk melakukan sesuatu).  Walau bagaimanapun, ada juga hak-hak in rem yang positif seperti 
hak terhadap pertolongan, dan ini terkait hubungan dengan duty atau tugas untuk membantu orang 
yang memerlukan.19 
	 Keempatnya, sifat atau bentuk transaksi atau perhubungan yang dimerterai obligor 
(penanggung kewajipan) dan obligee (penerima kewajipan), bukannya sifat perbuatan yang 
menjadikannya wajib.  Sedangkan hakikatnya bahawa sesuatu perbuatan itu tidak dibenarkan secara 
moral mungkin menjadikannya mustahil sebagai suatu kewajipan (fikirkan kes janji nak lakukan 
pembunuhan) dan sesuatu perbuatan secara moralnya diterima malah terpuji tidak menjadikannya 
sesuatu yang wajib.  Kewajipan tidak dibuat berdasarkan sifat perbuatan wajib itu.20 
	 Manakala, seorang lagi sarjana, Robert Booth Fowler, menyatakan empat ciri umum 
kewajipan politik, sama bilangan cirinya dengan yang diberi oleh A. John Simmon.  Pertama, Fowler 
mengatakan bahawa kewajipan politik itu sesuatu yang berkaitan dengan etika yang betul dari segi 
moralnya. Sama ada kewajipan itu praktikal atau tidak, sesuai atau sebaliknya adalah perkara kedua 
kepada piawaian hak yang mendasari teori kewajipan politik.  Sesetengah orang mengaitkan kewajipan 
politik dengan keinginan manusia, setengahnya pula dengan undang-undang semula jadi, yang lain 
pula dengan perjanjian atau kontrak yang dibuat, tapi semuanya bersetuju bahawa ia berkaitan dengan 
etika.21

	 Kedua, kewajipan politik ada kaitan dengan apa yang seseorang mesti berhutang atau 
bertanggung jawab (atau menolak untuk berhutang atau bertanggung jawab) terhadap suatu komuniti 
politik.  Ia mungkin timbul atau pun tidak daripada pilihan-pilihan yang dibuat, tapi apa yang terlibat 
ialah suatu permintaan yang perlu ataupun sebaliknya untuk dihormati.  Ia suatu kemestian tentang 
seseorang perlu lakukan untuk beretika dan tidak semestinya ia ingin lakukan. Kewajipan, termasuklah 
kewajipan politik, bermaksud jika seseorang itu wajib melakukannya, maka ia perlu ikut, tak kiralah 
apa pilihan sebenarnya.
	 Ketiga, kewajipan politik berlaku hanya dalam situasi kebersamaan, bila mana adanya 
orang lain yang mungkin melibatkan seseorang itu ada hubungan moral.  Jadi, jelas di sini bila kita 
berseorangan (tanpa wujudnya orang lain) di padang pasir, maka kita tiada perlu kepada kewajipan 
politik.  Yang lebih penting, kebersamaan bermaksud tidak akan wujud tanggung jawab politik 
sekiranya tiadanya komuniti politik, dan sekiranya anggota masyarakat menolak untuk terikat secara 
moral antara satu sama lain seperti situasi mewajibkan ketaatan.  Semangat kebersamaan pada tahap 
tertentu adalah asas kepada kewajipan politik, kerana tanpa adanya, paling kurang rasa kebangsaan, 
kekauman, keetnikan, penghormatan etika sesama rakyat maka hubungan moral yang tulen tidak 
bermakna.  Bangsa itu seperti sebuah oragnisasi – ia akan mati bila rakyatnya tidak memperdulikannya 
lagi dan ahli-ahlinya malah tiadanya lagi kewujudan nilai moral dan lagi teruk kalau pemerintahannya 
zalim.22

	
	

Jebat 52(4)(2025) | 626

Russli Kamarudin



	 Keempat, kewajipan politik yang tulen mestilah bersifat timbal balik, perhubungan yang sama 
rata – walaupun ia tidak selalunya betul, contohnya dalam masyarakat feudal – serta kewajipan pada 
umumnya tidak dilihat pada hari ini sebagai terhad kepada suatu kumpulan dalam masyarakat, tidak 
juga mempunyai nilai etika yang berbeza di kalangan warganegara yang sama rata, tetapi sebagai 
suatu tugas atau kewajipan yang kita galas sebagai warganegara yang setaraf.23

	 Seorang lagi sarjana yang membicarakan tentang ciri-ciri kewajipan politik ialah Bikhu 
Parekh. Dia menyenaraikan sembilan andaian serupa yang diberikan oleh kebanyakan ahli teori 
politik. Ciri-ciri itu ialah: Pertama, mereka mengandaikan, dengan beberapa pengecualian yang 
jelas, tiada komuniti politik yang boleh bertahan kecuali warganya mentaati undang-undang, bukan 
disebabkan oleh kepentingan diri (secara sembrono atau kerana kecelikan tinggi), takutkan hukuman, 
tabiat atau berniat baik pada orang lain, tapi kerana ia adalah suatu kewajipan.24 
	 Kedua, mereka mengandaikan bahawa kewajipan untuk mentaati undang-undang adalah, 
dan sepatutnya, secara semula jadinya bersifat moral.  Walaupun setiap penulis mempunyai definisi 
berbeza tentang moral, mereka sepakat bahawa jika kewajipan politik tidak dinyatakan bersifat moral 
dan terikat dengan hati nurani, ia tidak cukup kuat untuk mengekalkan komuniti politik.  Malah, ahli 
falsafah anarki, Robert Paul Wolff sendiri berkongsi pandangan bahawa politik itu semula jadinya 
bersifat moral, malah menyatakan ia tidak tetap kerana dia dapat melihat bagaimana ejen moral 
autonomi (manusia) mempunyai kewajipan untuk mematuhi undang-undang hanya kerana sumber 
asalnya.25

	 Ketiga, sekumpulan besar ahli teori politik mengandaikan bahawa kewajipan politik 
diambil daripada satu sumber atau prinsip dan bukannya dari sumber yang bertindan tindih.  Mereka 
menyatakan ianya adalah; persetujuan, kebenaran, keadilan, kebahagiaan Masyarakat, dan keinsafan 
diri dan kesyukuran atas nikmat yang diterima.  Mereka seolah-olah telah merasai bahawa jika teori 
kewajipan politik menarik kepada lebih daripada satu sumber atau asas ia akan menghadapi risiko 
menjadi berbagai-bagai, tidak tetap dan membuatkan kewajipan politik itu sendiri bergantung kepada 
pengiraan rakyat yang tidak dapat diramalkan.26

	 Keempat, hampir semua ahli-ahli teori politik mengandaikan bahawa adalah boleh untuk 
menyediakan teori kewajipan politik yang neutral dari segi budaya dan sah secara universal yang 
mampu mewujudkan keyakinan kepada semua manusia rasional walaupun di mana mereka berada.  
Mereka berfikir semua manusia yang berkait dengan negara lebih kurang sama, yang mana persetujuan, 
keadilan, kesyukuran dan alasan kewajipan lain yang diakui mempunyai makna, daya tarikan, nilai 
lisan yang sama walaupun dalam masyarakat dan budaya yang berbeza.27 
	 Kelima, kebanyakan ahli teori politik mengandaikan bahawa semua warganegara mempunyai 
kewajipan yang sama ketat untuk mematuhi undang-undang. Mereka maklum bahawa sebahagian 
warga mungkin ada kewajipan-kewajipan lain atau alasan-alasan tambahan untuk mematuhinnya, 
tapi mereka yakin bahawa mereka semua itu mempunyai kewajipan asas yang sangat ketat untuk 
mematuhi undang-undang.  Sesetengah yang radikal berpendapat bagi mereka yang mengalami hak 
yang tidak sama rata tidak akan memiliki kewajipan yang sama, dan bagi orang miskin atau yang 
menganggur tanpa sengaja adalah tiada kewajipan untuk mentaati undang-undang.  Tapi ramai ahli 
teori politik arus perdana yang menolak pandangan ini.28 
	 Keenam, semua mereka mengandaikan bahawa asas kepada prinsip kewajipan politik adalah 
sama untuk semua warganegara.  Mereka tidak melayan kemungkinan kumpulan rakyat yang berbeza 
mungkin mempunyai biografi politik yang berbeza, hubungan moral yang berbeza dengan negara 
mereka dan mungkin memperolehi kewajipan mereka untuk mematuhi undang-undangnya dari 
sumber yang berbeza.29

	

Jebat 52(4)(2025) | 627

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



	 Ketujuh, kebanyakan ahli teori politik mengandaikan bahawa kewajipan politik hanya 
terhad kepada negara, dan pihak berkuasa sivil dan undang-undang adalah satu-satunya penuntut dan 
objek kepada kewajipan politik.  Mereka tidak terfikir bahawa seseorang warganegara mungkin juga 
mempunyai kewajipan politik kepada entiti dan agensi supra negara atau kepada sub status agama, 
etnik dan komuniti lain.  Mereka tidak terfikir mungkin ada seseorang itu menjadi warganegara kepada 
lebih dari satu negara atau menjadi warganegara untuk satu negara tapi menganggap satu negara lagi 
sebagai rumah etniknya serta merasakan kewajipan politiknya kepada kedua-duanya sekali.30

	 Kelapan, andaian yang kelapan ialah ahli-ahli teori politik membahagikan penduduk sesebuah 
negara kepada warganegara dan bukan warganegara ataupun pendatang.  Kedua-duanya dipisahkan 
dengan jelas supaya setiap warga sebuah negara itu adalah sama ada dari satu negara atau bukan dan 
setiap kategori diseragamkan, jadi ia menghalang wujudnya perbezaan taraf.  Ahli-ahli teori politik 
menjadikan warganegara sebagai kerangka rujukan utama mereka serta menentukan status pendatang 
berdasarkannya.  Para pendatang bukannya warganegara, kalau definisi negatifnya disebut, “yang satu 
lagi,” yang dilihat sebagai tidak memiliki status positifnya yang tersendiri.  Selain itu, mereka tidak 
menikmati hak sepenuhnya seorang warga tapi mereka mempunyai kewajipan asas yang sama dalam 
mentaati undang-undang.  Tiada ahli teori politik yang secara sistematik meneroka asas kewajipan 
mereka atau ketidakpadanan yang jelas antara hak dan kewajipan mereka.31

	 Kesembilan, beberapa penulis kewajipan politik berhujah bahawa sesiapa yang dinafikan hak 
asas politik kewarganegaraan, diperlakukan sebagai hamba atau ditindas, dikecualikan dari kewajipan 
politik, tapi mereka berkeras bahawa keadaan ini tidak mengurangkan kewajipan rakyat yang lain 
untuk mematuhi undang-undang.  Pada pandangan mereka pihak yang kedua tidak boleh mengatakan 
memandangkan negara mereka melayan sebahagian dari mereka dengan teruk maka ia rosak dari segi 
struktur dan tidak berhak ke atas kesetiaan mana-mana daripada mereka.32

Perbezaan Kewajipan Politik dengan Kewajipan Sivil

Mengetahui perbezaan ciri-ciri antara kewajipan politik dengan kewajipan sivil adalah penting kerana 
kedua-duanya berkaitan dengan keanggotaan warga terhadap negaranya; kerana keduanya berkongsi 
ciri yang sama, namun berbeza dalam aspek yang ketara.  Sekali lagi Bikhu telah membincangkannya 
dengan baik sekali.  Pertamanya, kewajipan sivil bertanggung jawab kepada pihak berkuasa sivil.  
Pihak berkuasa sivil diberikan kuasa untuk membuat keputusan dan menguat kuasakannya secara 
kolektif dan ia adalah kewajipan prima facie warga untuk mentaatinya.  Sebaliknya, kewajipan 
politik pula dipertanggung jawabkan ke atas sesama warganegara.  Sebagai ahli sesebuah negara, 
rakyat bertanggung jawab kepada sesama ahli dan bukannya kepada pihak berkuasa sivil untuk 
mendedahkan perbuatan salahnya, untuk mengambil bahagian dalam pengendalian hal ehwal awam, 
untuk mendedahkan ketidakadilan dan umumnya untuk menggalakkan kesejahteraan Masyarakat.  
Oleh kerana kewajipan politik dipertanggung jawabkan kepada semua warga secara kolektif, kita 
boleh katakan bahawa ia bertanggung jawab kepada kerajaan atau masyarakat dan berbeza dengan 
kewajipan sivil yang mana ia bertanggung jawab kepada pihak berkuasa sivil atau kerajaan yang 
sah.33 
	 Keduanya, kewajipan sivil adalah bersifat peribadi. Semua warga mesti membayar cukai, 
berhenti di lampu isyarat, menjauhi membunuh dan mencuri dan secara umumnya mentaati 
undang-undang dan menegakkan kuasa sivil.  Kecuali dalam perlanggaran kuasa secara umum 
tiada seorangpun boleh menuntut pengecualian daripada kewajipan atas alasan orang lain gagal 
menunaikan tanggung jawab mereka tetapi tidak bermaksud mereka boleh menghapuskannya.  
Kewajipan politik pula berbeza.  Jika sudah cukup orang yang aktif dalam kehidupan awam, saya 
tidak perlu hadir ke mesyuarat awam dan berkhidmat untuk jawatan awam; jika cukup orang yang 

Jebat 52(4)(2025) | 628

Russli Kamarudin



memprotes ketidakadilan atau dasar yang tidak baik, saya mungkin tidak menyertainya.  Ini bukan 
pula bermaksud saya tidak mempunyai kewajipan ini. Sebaliknya, oleh kerana kewajipan politik 
bersifat kolektif dan bersama, sebahagian mungkin dikecualikan daripada menunaikannya jika ia 
telah ditunaikan oleh orang lain.34

	 Ketiganya, tidak seperti kewajipan sivil kewajipan politik mempunyai dimensi elit, dalam 
erti kata semua warga mempunyai kewajipan politik, sesetengahnya mempunyai darjat yang lebih 
tinggi dari yang lain.  Kehidupan politik memerlukan organisasi, pemujukan, retorik dan kemahiran-
kemahiran lain, keupayaan untuk menyatakan dan memahami isu-isu yang kompleks, keupayaan 
untuk membentuk pertimbangan dan sebagainya.  Semua warga tidak memiliki segala kemahiran 
ini dalam jumlah yang sama.  Secara umumnya juga berlaku bahawa sesetengah lelaki dan wanita 
dalam setiap masyarakat mempunyai kuasa moral yang lebih besar dan mempunyai rasa hormat dan 
pengaruh yang lebih besar dari yang lain kerana kedudukan sosial mereka, kepintaran politik dan 
rekod perkhidmatan awam yang lama.  Semakin besar kewibawaan seseorang dalam komuniti atau 
semakin besar kemahiran berkaitan politik mereka semakin besar kewajipan seseorang untuk campur 
tangan dalam kehidupan politik.  Sesetengah orang mempunyai kelebihan yang dinafikan kepada 
orang lain.  Di sini samalah seperti di tempat lain iaitu kelebihan itu menambah ketegasan tanggung 
jawab politik mereka.35

	 Keempatnya, kewajipan sivil terdiri daripada mematuhi undang-undang negara dan 
menegakkan kuasa sivil.  Tanggung jawab politik adalah dalam skala yang lebih luas.  Rakyat 
mungkin berasa sangat terganggu dengan dasar asing, ekonomi, pendidikan dan lain-lain dasar 
kerajaan dengan sikap acuh tak acuh terhadap kemiskinan dan ketidakadilan, atau campur tangan 
agresif hal-ehwal negara lain, dan berfikir bahawa mereka mempunyai kewajipan untuk melakukan 
mengenainya.  Sememangnya tidak macam kewajipan sivil, yang sebahagian besarnya terhad kepada 
undang-undang, tidak ada aspek kehidupan kolektif yang mungkin tidak menjadi subjek kewajipan 
politik.36

	 Akhir sekali, sebahagian besar kewajipan sivil dikuat kuasakan secara sah dalam erti kata 
bahawa pihak berkuasa awam memerlukan rakyatnya untuk mematuhi undang-undangnya berbanding 
dengan penderitaan dari hukuman.  Ini umumnya tidak berlaku dalam kewajipan politik.  Memang 
benar bahawa rakyat diperlukan untuk mengundi seperti di Australia, atau untuk menghadiri mesyuarat 
politik dan memegang jawatan awam seperti dalam Athen kuno, atau untuk tidak mematuhi atau 
membantah tindakan kerajaan yang tidak berperlembagaan seperti di bawah perlembagaan Jerman 
sekarang.  Bagaimanapun, wujud pengecualian iaitu dalam apa jua keadaan kebanyakan kewajipan 
politik warga yang lain tidak boleh diwajibkan oleh undang-undang tanpa menghilangkan maksud 
dan tujuannya.  Kewajipan politik tidak mempunyai hukuman lain selain rasa tanggung jawab 
warganegara dan dorongan moral serta tekanan budaya politik yang wujud.  Dalam aspek ini, ia 
sangat serupa dengan kewajipan moral yang lain dan hakikatnya meskipun ia tidak boleh dituntut 
secara sah oleh pihak berkuasa sivil, ia tidak bermakna telah mengurangkan kepentingannya.37

Istilah-istilah Politik Islam berkaitan Kewajipan Politik

Dalam politik berteraskan Islam wujud istilah-istilah yang berhubungan dengan kewajipan politik. 
Antaranya ialah:

	 Bai’ah

Bai’ah adalah sumpah setia.  Menurut Emile A. Nakhleh, bai’ah ialah suatu perjanjian tidak bertulis 
atau suatu pakatan yang melibatkan pengiktirafan, dan sumpah taat setia kepada seorang khalifah, 

Jebat 52(4)(2025) | 629

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



seorang pemerintah, seorang raja ataupun seorang pemimpin.  Sumpah ini biasanya diberikan bagi 
pihak pengikut oleh ahli terkemuka suku atau ahli penting dalam keluarga atau puak.  Apabila wakil-
wakil puak ini (atau pemilih/ elector) membuat pakatan dengan pemerintah, mereka berbuat demikian 
dengan pemahaman bahawa selagi pemerintah itu mematuhi tanggung jawab tertentu terhadap 
rakyatnya, rakyat pula harus mengekalkan kesetiaan mereka kepada pemerintah tersebut.  Biasanya, 
wakil itu termasuklah alim ulamak, ketua-ketua parti dalam masyarakat dan kadang-kadang orang 
yang tua keluarga.38

	 Ita‘ah (Ketaatan)

Istilah ini dan bentuk-bentuknya yang lain, seperti ati‘ū, ati‘ūna dan atā‘a banyak terdapat dalam al-
Qur’an.  Manzooruddin menyatakan bahawa di mana sahaja rujukan dibuat tentang kewajipan umum 
ummah, untuk mematuhi; ia khusus hanya terpakai terhadap Allah dan rasulnya.  Begitu juga di mana 
sahaja ketaatan diperintahkan dalam al-Qur’an, Allah dan rasulnya disebut Bersama-sama seperti 
dalam ayat-ayat berikut.39

“Katakanlah: “Taatilah Allah dan Rasulnya; jika kamu berpaling, maka sesungguhnya 
Allah tidak menyukai orang-orang kafir.”			   (Ali Imran: 32).

“Dan barangsiapa yang mentaati Allah dan Rasul(Nya), mereka itu akan Bersama-
sama dengan orang-orang yang dianugerahi nikmat oleh Allah, iaitu; Nabi-nabi, para 
siddiqin, orang-orang yang mati syahid dan orang-orang solih.  Dan mereka itulah 
teman yang sebaik-baiknya.”					     (An-Nisaa: 69).

“Dan taatilah kamu kepada Allah dan taatlah kamu kepada Rasul(Nya) dan berhati-
hatilah.  Jika kamu berpaling maka ketahuilah bahawa sesungguhnya kewajiban Rasul 
Kami, hanyalah menyampaikan (amanat Allah) dengan terang.”	 (Al-Maaidah: 92).
Ada lagi lima ayat yang menunjukkan kebersamaan subjek ketaatan pada Allah dan 
seterusnya rasulNya iaitu surah al-Anfal: 1; al-Anfal: 20-21; al-Anfal: 46; an-Nur: 
54 dan surah Muhammad: 33.  Walau bagaimanapun, bila bercakap tentang kuasa 
politik ketaatan itu difahami sebagai ketaatan kepada mereka yang memegang kuasa 
atau para penguasa.

	 Fasād fī al-Ard (salah laku atau kerosakan di muka bumi)

Menurut Izutsu ungkapan fasād dan bentuk-betuk terbitan lain perkataan fasād  yang diungkap di 
dalam al-Qur’an, dalam erti yang lebih luas menunjukkan semua jenis kemungkaran dan dalam erti 
yang lebih sempit, ia adalah kekufuran.40  Istilah-istilah ini digunakan di dalam pengertian agama dan 
juga bukan agama.

	 Baghī (Pemberontakan)

Ia adalah ungkapan dari al-Qur’an dan telah diberi pengertian teknikal oleh para fuqaha (ahli-ahli 
hukum) Islam dan ia bermaksud pemberontakan menentang kuasa imam yang sah dalam masyarakat 
Islam.  Asalnya istilah ini wujud dalam al-Qur’an bagi maksud bertindak secara tidak sah dan zalim 
terhadap orang lain dan kesalahan itu dilakukan secara terbuka.41

Jebat 52(4)(2025) | 630

Russli Kamarudin



	 Al-Fitnah (Pergaduhan Sivil)

Ia adalah merupakan perang saudara dalam umat Islam.42 Menurut John Alden Williams, akar Bahasa 
Arab untuk fitnah ialah f-t-n yang bermaksud “membakar.” Ia juga digunakan untuk mencairkan 
emas atau perak untuk mencubanya.  Maka, ia adalah kedua-duanya sekali, iaitu pembakaran dan 
percubaan atau godaan, dan dengan terus menggoda atau menawan – satu pesona.43  Dalam pengertian 
sosial Williams menyatakan fitnah bermaksud apa sahaja yang boleh memecah-belahkan Masyarakat; 
sebaliknya cubaan kerajaan untuk menghentikan aktiviti yang berpotensi mengganggu kestabilan 
oleh kumpulan agama Islam mungkin seterusnya dilabel fitnah oleh penganut kumpulan tersebut.44

Teori-teori Kewajipan Politik

Terdapat beberapa teori dalam kewajipan politik, tetapi yang paling banyak dibincangkan oleh para 
sarjana adalah Teori undang-undang semula jadi (Natural Law Theory), Teori Tradisi dan Sejarah 
(History and Traditional Theory), Teori Kumpulan (Group Theory), Teori Faedah (Benefit Theory), 
Teori Utiliti (Utilitarian Theory) dan Teori Keadilan (Fair Play or Fairness Theory).  Secara 
ringkasnya, teori-teori tersebut adalah seperti berikut.

Teori Undang-undang Semula Jadi

Ia adalah undang-undang Ilahi, walaupun kadang-kadang ia merujuk kepada alam semula jadi terpisah 
dari mana-mana tuhan.  Andaiannya ialah bahawa semua undang-undang tertingi ini menetapkan 
syarat untuk hubungan etika manusia dan ini termasuklah kewajipan politik.  Dalam dunia Barat 
undang-undang alam dan Ilahi meletakkan ketaatan warganegara kepada sistem politik.  Contohnya, 
mesej utama Kristian tradisional adalah di bawah kuasa Saint Paul ataupun Saint Augustine; juga 
dengan pandangan Jonathan Boucher, ahli teori Tory terkemuka Amerika semasa Revolusi Amerika.  
Dalam teori ini Tuhan atau tuhan-tuhan memerintahkan tugas ketaatan kepada negara.45

Teori Tradisi

Penyokong teori ini berhujah bahawa adat dan tradisi dalam masyarakat harus menentukan sempadan 
kewajipan politik untuk warganya.  Pada mereka pengalaman manusia yang dinyatakan dalam tradisi 
adalah panduan yang lebih baik daripada mana-mana sentimen sementara majoriti, undang-undang 
semula jadi yang sukar difahami dan juga pendapat individu.  Edmund Burke – pemikir British 
abad ke-18, mengutarakan ini secara menyeluruh bahawa: masayarakat adalah sebuah kontrak di 
antara masa lalu, masa sekarang, dan masa akan datang, di mana kita semua terikat bersama dalam 
pengalaman dan kebijaksanan manusia.  Untuk mengabaikan ikatan sejarah sosial ini, atau dalam erti 
lain, mengabaikan komitmen kita pada masa lalu adalah tidak bermoral.46

	 Hujahan Burke muncul sebagai serangan terhadap Revolusi Perancis yang terang-terangan 
menolak tanggapan Burke tentang takrifan tradisi kewajipan politik, tetapi ia terus digunakan oleh 
Konservatif Amerika dalam persekitaran yang jelas berbeza, selalunya bersamaan dengan pendirian 
undang-undang semula jadi agama.  Secara lebih luasnya, ia adalah ciri-ciri patriot yang bersemangat 
di setiap negara yang berbangga dengan negara mereka, pencapaiannya dan masa lalunya.47

	 Dalam istilah politik, pemikir yang menggunakan hujah tradisionalis biasanya merumuskan 
bahawa parameter kewajipan politik adalah luas dan batas keingkaran yang dibenarkan secara moral 
adalah sempit.  Sejarah nampaknya mengajar ketaatan, walaupun sebenarnya apa yang dikatakan 
mengajar pada masa lalu merangkumi banyak perkara yang berbeza.  Sejarah boleh menyediakan asas 

Jebat 52(4)(2025) | 631

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



kepada kewajipan politik seperti Huguenots di Perancis, penjajah England di Amerika atau sebagai 
penyokong Lenin yang menderita di bawah Tzars, yang dilihat dari Sejarah mereka sendiri.  Maksud 
kumpulan ini ialah Sejarah adalah rekod kepada banyak perkara dan sudut pandangan penterjemah 
biasanya mentakrifkan intipatinya.48

	 Masalah besarnya dalam teori kewajipan politik ini ialah behawa tiadanya alasan yang 
khusus dalam mengandaikan bahawa kerana hanya sesuatu telah dilakukan dengan cara tertentu 
pada masa lalu; ia sepatutnya dilakukan dengan cara yang sama pada masa hadapan.  Penentang 
idea ini melontarkan beberapa soalan untuk menentangnya.  Soalannya adalah: Satu, mengapa perlu 
mengikuti kerana bapa anda berkhidmat dalam tentera anda juga diwajibkan berbuat demikian? Dua, 
apakah dia yang secara khusus bermoral pada masa lalu?  Ia mungkin bermoral atau mungkin juga 
tidak.  Jadi, dengan adat kefahaman tentang tugas dan kewajipan politik seseorang: mereka mungkin 
beretika atau sebaliknya, tetapi zaman kuno mereka tidak menentukan apa-apa.49

	 Kita boleh belajar dari masa lalu, tapi kewujudan atau tidak sesuatu kewajipan tidak boleh 
terjadi semata-mata kerana ia bersifat tradisional.  Hujahan mesti dibuat, seperti yang dilakukan, 
contohnya dengan kes pragmatik untuk kewajipan yang menekankan bahawa mengikuti masa lalu 
adalah berharga untuk alasan tetentu, seperti galakan untuk Masyarakat yang stabil.

Teori Persetujuan

Teori ini menjelaskan bahawa rakyat memikul kewajipan politik kepada negara hanya selagi mana 
ia berasaskan kepada kemahuan mereka, yang menetapkan bahawa mereka boleh menggulingkan 
sebarang pemerintah politik yang gagal melaksanakan tugasnya.  Hari ini hampir semua kerajaan 
di dunia mendakwa bahawa asas mereka terletak pada persetujuan rakyat.  Ia adalah amalan bagi 
kerajaan, untuk menagih sokongan popular mereka sebagai justifikasi dalam menuntut pematuhan 
undang-undang dan menghormati institusi.50

	    Banyak pertikaian yang amat sengit tentang kewajipan politik hari ini menerima idea 
bahawa persetujuan adalah satu-satunya teori kewajipan politik yang betul, tetapi rakyat sangat 
tidak bersetuju dengan maksud persetujuan, terutamanya kerana ia tentang situasi sebenar mereka 
sendiri.  Masalah praktikal dan intelektual pertama dengan teori kewajipan berasaskan persetujuan 
adalah untuk menentukan jawapan yang baik kepada makna persetujuan itu sendiri.  Terdapat banyak 
kemungkinan jawapan.  Takrif persetujuan yang paling jelas ialah persetujuan langsung, iaitu idea 
bahawa rakyat diwajibkan secara politik hanya jika mereka telah mengangkat sumpah taat setia 
secara rasmi, melalui undang-undang atau awam kepada pemerintah politik tertentu.51

	 Yang jelas ialah tidak ramai orang di dunia yang dipanggil untuk mengangkat sumpah 
sebegitu dan tetapi ia juga jelas bahawa adalah mudah di kebanyakan negara untuk memenuhi 
standard persetujuan langsung.  Apa yang diperlukan oleh negara ialah proses tetap bagi rakyat untuk 
mengangkat sumpah kebenaran secara berskala, mungkin di pejabat pos tempatan.52

	 Teori-teori lain kewajipan politik ialah Teori Utilitarian dan Teori Keadilan (Fairness Theory), 
yang mana Lesley Jacob mengkelaskannya dalam dua kategori. Teori Utilitarian dikelaskannya 
sebagai teori berasaskan negara, sementara Teori Keadilan adalah berasaskan warganegara.53

Teori Utilitarian

Faham utilitarian adalah suatu doktrin moral politik yang berasal dari pemikiran politik British dalam 
abad ke-18.  Prinsip asas faham utilitarian ialah institusi sosial dan politik haruslah direka bentuk 
dalam keadaan ia dapat mencapai utiliti (faedah atau manfaat) atau kebajikan yang paling besar dalam 
masyarakat.  Utiliti atau kebajikan individu boleh difahami dari segi sama ada keutamaan-kepuasan 

Jebat 52(4)(2025) | 632

Russli Kamarudin



atau status mental, contohnya kebahagiaan.  Utiliti atau kebajikan umum masyarakat ditentukan 
dengan menjumlahkan tahap utiliti atau kebajikan semua individu yang menjadi anggota masyarakat 
itu.54

	 David Hume,55 ahli falsafah abad ke-18 telah menyediakan piawai teori utilitarian tentang 
kewajipan politik.  Menurut Hume, kewajipan am yang mengikat kita kepada kerajaan adalah 
kepentingan dan keperluan Masyarakat.  Pengalaman dan pemerhatian mengajar kita bahawa 
masyarakat tidak mungkin dapat dikekalkan tanpa kuasa majistret dan pihak berkuasa ini tidak dapat 
kekal lama dan tidak dihormati apabila ketaatan yang sepatutnya tidak diberikan kepadanya.56  Melihat 
pandangan emperikal Hume ini, dapat difahami bahawa seseorang tidak mungkin memperolehi 
kebahagiaan, melalui utiliti dan kebajikan, tanpa mengakui kewujudan pihak berkuasa atau negara.  
Pihak berkuasa bagaimanapun akan gagal berfungsi sekiranya orang ramai tidak memberi kepatuhan 
kepadanya.
	 Idea utamanya ialah untuk memaksimakan utiliti dan kebajikan umum (utiliti dan kebajikan 
semua individu) memerlukan kepada kewujudan masyarakat (iaitu dalam bentuk kuasa) dan sebaliknya 
tanpa ketaatan warga kepada pihak berkuasa negara, masyarakat tidak akan dapat wujud.57  Jadi, idea 
sebuah kerajaan itu adalah untuk mencapai matlamat ini, iaitu untuk memaksimakan kebajikan umum 
sebuah masyarakat, dan ketiadaan ketaatan menjadikannya cacat dari segi fungsi.
	 Daripada idea yang dikemukakan Hume ini, Lesley merumuskan pemikiran Hume tentang 
kewajipan politik dengan langkah hujahan.  Langkah pertama ialah masyarakat tidak boleh wujud 
tanpa kuasa Kerajaan.  Langkah kedua Hume menekankan bahawa untuk mengekalkan kuasa negara 
setiap individu perlu patuh kepada negara.58 Ini semua adalah asas kepada kewajipan politik Hume 
juga kewajipan politik teori utilitarian.

Teori Keadilan

Teori atau prinsip ini pertama kalinya disediakan oleh H. L. A Hart pada tahun 1955.  Hart percaya 
bahawa bila mana sebilangan individu menjalankan sebarang perusahaan bersama mengikut 
peraturan yang menyekat kebebasan mereka, dan mereka yang telah tunduk kepada sekatan ini 
apabila diperlukan mempunyai hak yang sama kepada penyerahan serupa daripada mereka yang telah 
mendapat manfaat daripada penyerahan mereka.59

	 Ada yang menganggap prinsip atau teori ini sebagai lanjutan dari teori persetujuan tetapi 
lebih banyak pula ia dilihat sebagai pengganti kepada teori persetujuan.60  Namun, jika dilihat pada 
asas teori keadilan, ia adalah berbeza dari teori persetujuan.  Bagi teori persetujuan asas kewajipannya 
ialah tindakan bermuafakat, contohnya ialah janji dan kontrak.  Sementara teori keadilan pula asasnya 
ialah sebarang penerimaan faedah yang disediakan melalui pengorbanan peserta lain dalam skim 
koperasi; kandungannya ialah melakukan bahagian seseorang dalam skim itu.61

	 Serupa dengan teori persetujuan, teori keadilan menekankan kepada kepentingan kesukarelaan 
dalam menghasilkan kewajipan.  Dalam kedua-dua teori ini, perbuatan sukarela adalah asas kepada 
ikatan politik, walaupun ahli-ahli teori persetujuan menegaskan kepada keperluan aku janji tetapi 
tidak pula dalam teori keadilan.62  Teori Keadilan ini melihat komuniti politik dengan cara yang 
berbeza berbanding dengan teori persetujuan; khususnya mereka dilihat sebagai “komuniti” dalam 
erti kata yang agak ketat.  Kita harus memahami komuniti politik sebagai asasnya, atau sekurang-
kurangnya sebahagiannya, perusahaan perhubungan kerjasama pada skala yang sangat besar.  Oleh 
itu, rakyat difikirkan dalam hubungan kerjasama dengan sesama mereka, bukannya dalam hubungan 
musuh dengan Kerajaan.63

	

Jebat 52(4)(2025) | 633

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



	 Janji yang disengajakan tidak perlu menjadi wajib di bawah prinsip teori keadilan, seseorang 
itu boleh terikat tanpa mengetahui bahawa dia melakukan sesuatu yang mewujudkan kewajipan dan 
menerima faedah dalam konteks yang betul boleh terikat secara sedar.  Ini adalah perbezaan penting 
dari teori persetujuan, yang menekankan keperluan sesuatu usaha yang disengajakan.64

	
	 Selain dari teori-teori di atas, iaitu dari perspektif politik Barat, yang selanjutnya pula adalah 
teori-teori Islam tentang kewajipan politik yang dibincangkan oleh para sarjana Islam.  Ia walau 
bagaimanapun, dibincang dalam teori ketaatan kepada pihak berkuasa atau khilafah.  Meskipun teori 
ini kelihatan terhad kepada kewajipan rakyat sahaja, kalau dilihat secara literalnya, namun dalam 
perbincangannya, ia mencakupi kewajipan pihak berkuasa terhadap rakyat dan ini termasuklah 
mengenai tindakan pemberontakan dan penentangan daripada rakyat.
  
Teori Perundangan Khilafah65

Teori ini membincangkan penubuhan sistem khilafah dan ia merupakan keperluan perundangan yang 
mana tanpanya umat Islam akan hidup tanpa undang-undang.  Para sarjana Islam penyokong teori 
ini yang perihatin dalam memelihara perpaduan ummah seterusnya menumpukan fokusnya pula 
daripada ummah kepada Khilafah.  Menurut teori ini fungsi utama khalifah ialah untuk mengekalkan 
perpaduan politik dalam ummah (masyarakat Islam) yang mana tanpanya kuasa perundangan Islam 
adalah tergantung atau tak dapat dilaksanakan.  Dalam erti kata lain, Masyarakat Islam tanpa khalifah 
atau imam samalah macam sebuah masyarakat tanpa undang-undang.66

	 Antara ciri-ciri teori ini ialah: pertama, tumpuan utamanya ialah memelihara perpaduan 
ummah.  Kedua, fungsi utama khalifah ialah kesepaduan politik di dalam ummah kerana tanpanya 
kuasa undang-undang Islam akan tergantung.  Ketiga, khilafah itu diberi kuasa oleh perintah al-
Qur’an dan Sunnah Nabi, oleh itu sebaik sahaja seorang khalifah sudah dipilih secara betul, ketaatan 
mesti diberikan kepadanya dalam semua keadaan. Keempat, ia adalah keperluan undang-undang di 
mana ketaatan mesti diberikan kepada pihak yang berkuasa, termasuklah khalifah dan sultan.67

	 Di antara penyokong teori ini ialah al-Mawardi, Ibn Jama’ah dan al-Ghazali.  Mereka 
adalah penyokong pendapat bahawa ketaatan kepada imam atau khalifah adalah wajib.  Al-Ghazali 
umpamanya, menyatakan bahawa ketaatan itu bukan sahaja kepada imam tetapi juga kepada sultan 
yang merupakan punca kuasa kepada imam.

Teori Penguatkuasaan Syariah dan Keadilan

Teori ini bukanlah sangat membincangkan institusi khilafah, tapi penekanan utamanya ialah untuk 
melaksanakan kedaulatan syariah dan melaksanakan keadilan di dalam ummah.  Pendokong teori ini 
ialah Ibn Taimiyyah yang berpendapat bahawa “mereka yang berkuasa,” yang terdapat dalam ayat 
al-Qur’an menggambarkan dua jenis kelas:  pertama, ulamak dan kedua, umarak (pemerintah).68  Ibn 
Taimiyyah percaya bahawa tiada bilangan yang khusus untuk jawatan khalifah kerana elit pemerintah 
terdiri daripada dua kelas dan kesannya, kuasa politik dalam ummah adalah berdasarkan kerjasama 
(taawun) di antara mereka.  Oleh itu, bagi Ibn Taimiyyah dalam negara Islam, syariah mestilah 
berdaulat, oleh itu, ummah diperintahkan untuk taat kepada mereka yang mentadbir syariah dan 
melaksanakan keadilan. Tetapi mereka bukanlah di atas undang-undang syariah, justeru itu kewajipan 
itu bukanlah mutlak.69

	 Meskipun idea khalifah al-Ghazali tidak berasaskan dari teori ini, namun beberapa idea 
Ibn Taimiyyah adalah selari dengan ideanya.  Ibn Taimiyyah mengemukakan idea dua kelas dalam 
golongan yang berkuasa, iaitu ulamak dan umarak, kerjasama adalah suatu keperluan di kalangan 

Jebat 52(4)(2025) | 634

Russli Kamarudin



mereka.  Khalifah menurut al-Ghazali dicirikan oleh kerjasama dari tiga elemen penting yang 
membentuk sistem khilafahnya.  Elemen itu ialah khalifah, sultan dan ulamak dan setiap elemen ini 
saling melengkapi satu sama lain demi membentuk pihak berkuasa Islam.  Perbezaan dua sarjana ini 
dalam isu berkenaan ialah Ibn Taimiyyah tidak menyokong sangat institusi khilafah; padanya apa 
yang penting ialah bahawa pihak berkuasa boleh melaksanakan syariah dan keadilan dan ia tidak 
semestinya seorang khalifah atau imam.70  Al-Ghazali walau bagaimanapun, lebih menekankan 
institusi khilafah, yang datang dengan idea pelbagai elemen dalam pembentukan institusi khilafahnya.  
Dalam erti kata lain, untuk pembentukan sistem khilafah, dia memasukkan peranan atau unsur sultan 
dan ulamak ke dalamnya.71  Ini menunjukkan kedua-dua al-Ghazali dan Ibn Taimiyyah adalah bersifat 
realis dalam pendekatan politiknya, yang cuba untuk memenuhi tuntutan zamannya dan tidak ketat 
terikat dengan idea khilafah klasik.
	 Ciri-ciri teori ini ialah; satu, penekanan utamanya ialah pelaksanaan syariah dan keadilan; 
kedua, pemerintah tidak semestinya seorang imam atau khalifah; ketiga, merka yang memegang 
kuasa melibatkan dua jenis kelas, iaitu ulamak dan umarak; keempat, pihak berkuasa politik dalam 
ummah adalah berdasarkan kerjasama, iaitu antara ulamak dan umarak; yang terakhirnya, syariah 
adalah berdaulat dan tiada satupun di atasnya termasuklah pihak berkuasa.

Teori Asabiah72

Teori ini telah dikemukakan oleh Ibn Khaldun dalam usahanya untuk menghadapi realiti politik pada 
zamannya.  Menyedari kuasa dan pengaruh sistem khilafah yang semakin melemah pada zamannya, 
dia mengambil langkah yang berani untuk tidak terbawa-bawa hanyut dengan keadaan di waktu itu 
dan cuba mencari penyelesaian untuk kuasa politik umat Islam.
	 Menurut teori ini, kuasa dan kewibawaan khilafah boleh digantikan oleh kuasa dan 
kewibawaan raja atau Kerajaan.  Dalam erti kata lain, di sebalik mempunyai kuasa imamah atau 
khilafah sebagai satu-satunya penguasa atau kerajaan untuk umat Islam, mereka boleh mempunyai 
raja atau Kerajaan sebagai pemerintah untuk rakyat, malah Ibn Khaldun sendiri menerimanya sebagai 
bentuk kerajaan yang kedua terbaik selepas sistem khilafah atau imamah. Ibn Khaldun datang dengan 
teori ini dalam mendepani kekeliruan yang dihadapinya bila berdepan dengan teori dan amalan kuasa 
khilafah pada zamannya.

Kesimpulan

Dalam memahami subjek kewajipan politik, menekuni latar belakang bagaimana timbulnya istilah 
kewajipan politik itu adalah sangat penting. Selain mendalami ciri-cirinya dan juga teori-teori yang 
diutarakan baik dari sarjana Barat mahupun Islam. Kewajipan sivil dan politik mempunyai perbezaan 
yang amat kecil sekali, namun boleh diperhatikan bahawa kewajipan sivil itu lebih kepada ketaatan 
yang menjadi tugas semua warga kepada kerajaan sahaja sementara kewajipan politik pula adalah 
bersifat timbal balik dan meliputi semua kumpulan serta mirip kepada fardu kifayah dalam sistem 
fekah Islam.  Kalau dilihat kewajipan politik dari sudut Islam pula, kewajipan itu tidak bersifat dua 
hala sebaliknya ia adalah kewajipan semua baik pemerintah (sama ada imam, khalifah, raja, perdana 
menteri dan lain-lain lagi) dan juga rakyat iaitu ia adalah kewajipan kepada Tuhan, dan seterusnya 
kepada nabi dan akhirnya kepada pemimpin. Cuma ketaatan kepada pemimpin adalah selagi mana 
mereka tidak menderhakai Tuhan.  Jadi, ketaatan yang paling mutlak adalah kepada Tuhan. Perlu 
ditekankan bahawa kewajipan politik ialah suatu kewajipan yang wujud bila adanya negara dan 
pemerintah. Iaitu bila adanya pemerintah dan yang diperintah tidak boleh tidak ia menuntut kepada 
suatu perhubungan dua hala, iaitu di satu pihak ia berupa kewajipan dan di pihak yang lain pula 

Jebat 52(4)(2025) | 635

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



ia merupakan haknya, untuk ditaati. Ketaatan adalah hak kepada pihak Kerajaan atau pemerintah 
dan suatu kewajipan pada yang diperintah atau rakyat. Dalam masa yang sama perkhidmatan, sama 
ada memberi keselamatan, memberi fasiliti atau kemudahan, Pendidikan dan sebagainya adalah 
pula tanggung jawab pihak pemerintah dan ia adalah pula hak kepada rakyat.  Dengan penulisan 
ini, semoga ia dapat memberi pencerahan dan pemahaman yang lebih mendalam tentang kewajipan 
politik terutamanya kepada para pelajar sains politik dan juga rakyat umum tentang peranan dan hak 
mereka dalam hidup bernegara.

Nota Akhir

1 Untuk keterangan lanjut rujuk A. P. D’ Entreves, “On the Nature of Political Obligation,” Philosohy, vol. 
XLIII, no. 166,  1968, hlm. 314.
2 Ibid.
3 Sila rujuk Paul Harris, On Political Obligation,  Routledge, New York,  1990, hlm. 11. 
4 Ibid., 129.
5 Rujuk D’ Entreve (ed.), Stamford Encyclopedia of Philosophy,, Routledge,  New York, 1994, hlm. 2. 
6 Lihat T. H. Green, Lectures on the Principles of Political Obligation, ed.Paul Harris dan John Marrow,  
Cambridge University Press,  Cambridge,  1984,  hlm. 13.
7 Antigone adalah nama seorang Perempuan juga suatu judul drama yang ditulis dan dipentaskan oleh 
Sophocles.  Ia sebenarnya tentang suatu trajedi yang berlaku di Thebes, sebuah bandar Greek kuno.  Menurut 
lagenda, Thebes telah dibangunkan oleh Cadmus, yang berasal dari Phoenicia, tetapi selepas berjaya 
memerintah, dia meninggalkan pemerintahnnya di situ dan menuju ke Barat Greek Bersama dengan isterinya 
Harmonia.  Raja yang awal ialah Labdacus yang mangkat semasa puteranya Laius masih kecil.  Ketika masih di 
bawah umur, Laius telah menculik Chrysippus, Putera Pelops iaitu raja  Elis.  Dari jenayah ini, Pelops melaknat 
Laius, yang mana telah memusnahkan dua generasi berikutnya keturunan Labdacus.  Bila Laius menjadi raja 
dan mengahwini Jocasta dia telah diberi amaran bahawa anaknya akan membunuhnya.   Jadi, dia telah membuat 
lubang kecil di kedua-dua buku lali bayi tersebut,  mengikat kedua-dua kakinya dan meletakkannya di Gunung 
Chitaeron iaitu padang ragut biasa Thebes dan Corinth di sebelahnya.  Di situlah seorang pengembala Corinth 
menemui bayi tersebut dan menyerahkan bayi itu kepada rajanya, Polybus dan permaisuri Merope,  yang 
menamakannya Oedipus iaitu si kaki bengkak (Swollen foot) dan membesarkannya sebagai putera mereka.  Bila 
dewasa dan setelah mendapat tahu yang dia bukanlah putera sebenar raja, dia terus menemui seorang paderi 
(yang boleh menjadi pengantara dengan Tuhan) di Delphi untuk mengetahui siapa ibu bapa sebenarnya.  Paderi 
itu mengatakan bahawa dia akan membunuh bapanya dan akan mengahwini ibunya.  Untuk mengelakkan 
takdir ini, Oedipus tidak mahu pulang ke Corinth, sebaliknya pergi ke Thebes.  Di persimpangan jalan dia 
terlibat dalam pergaduhan dengan pengembara lain dan dalam pergaduhan seterusnya dia telah membunuh 
penghuni sebuah gerabak dan tanpa diketahuinya bahawa itulah bapanya, Laius.  Bila Oedipus sampai di 
Thebes, dia dapati bandar itu tengah bergolak, rajanya hilang, dan ia dilanda oleh sphinx (makhluk bersayap 
berwajah perempuan dan berbadankan singa   Dalam situasi begini, Creon iaitu pemangku raja dan saudara 
lelaki kepada Jocasta, menawarkan kerajaan itu termasuk permaisurinya untuk dikahwini sekiranya ada sesiapa 
yang dapat menyelesaikan angkara Sphinx serta menyelamatkan  negeri tersebut.  Takdirnya Oedipuslah yang 
telah menamatkan angkara Sphinx tersebut dan tanpa disedarinya, telah mengahwini ibunya sendiri.  Dalam 
perkahwinan itu dia mendapat dua orang anak lelaki iaitu Eteocles dan Polynieces serta dua orang anak 
Perempuan, iaitu Antigone dan Ismene. Beberapa tahun selepas itu, Thebes telah ditimpa wabak. Dalam 
menjawab pertanyaan Oedipus, paderi Delphi itu mengistiharkan bahawa bumi Thebes telah dicemari oleh
pembunuh Laius; hanya dengan penyingkirannya (pembunuh itu) sahajalah wabak di Thebes dapat 
dipulihkan.  Oedipus melaknat pembunuh yang tidak dikenali tersebut, dan mengistiharkannya sebagai orang
buangan serta memulakan siri penyiasatan.  Pada peringkat ini, ia jelas bahawa Oedipus sendirilah punca 

Jebat 52(4)(2025) | 636

Russli Kamarudin



pencemaran tersebut, iaitu dia telah membunuh ayahnya serta mengahwini ibunya.  Oedipus telah mencungkil 
biji matanya sebagai hukuman sementara Jocasta mengantung dirinya sendiri dan Creon sekali lagi menjadi 
pemangku raja.  Bila kedua-dua Putera Oedipus dewasa, mereka bergaduh tentang siapa yang akan menjadi 
raja: akhirnya mereka bersetuju untuk bergilir berselang tahun untuk menduduki takhta, dan bermula 
dengan Eteocles.  Polynieces sebaliknnya pergi ke Argos, di mana raja Adrastus, mengahwinkannya 
(Polynieces) denngan puterinya Argie.  Bila Adrastus menyedari bahawa Eteocles tidak akan melepaskan takhta 
kepada Polynieces menantunya, maka dia mahu mengembalikan kuasa di Thebes kepada Polynieces.  Maka, 
Adrastus mengumpulkan angkatan tentera, yang diketuai oleh tujuh penakluk yang berlawan di tujuh pintu 
gerbang Thebes menentang tujuh pahlawan terpilih Thebes. Eteocles dan Polynieces juga berlawan antara satu 
sama lain di pintu gerbang Hypsistai dan membunuh satu sama lain.  Bila suasana dapat dipulihkan, Creon
 sebagai kerabat yang paling rapat naik menjadi raja dan dia terus menitahkan bahawa Eteocles hendaklah 
dikebumikan dengan penuh penghormatan, sementara mayat Polynieces  hendaklah dibiarkan mereput di atas 
tanah.  Pada saat inilah bermulanya cerita Antigone.  Sila rujuk Sophocles, Antigone, trj., dan komen David 
Franklin dan John Harrison, Cambridge University Press, Cambridge, 2000, hlm.  vii-viii. 
8 Antigone amat prihatin untuk memberi penghormatan yang sewajarnya kepada saudara lelakinya dan 
pernghormatan itu seperti memandikan atau membersihkan mayat tersebut memakaikan pakaian oleh saudara 
perempuan dalam keluarganya, dibakar atau dikebumikan dan siraman air dan ratapan rasmi yang dinyanyikan 
oleh wanita.  Meninggalkan mayat tanpa diratapi dan dikebumikan serupa macam bangkai burung atau binatang 
buruan, dalam rawatannya dan begitulah tuhan-tuhan dunia atau di bumi dengan kehinaan. Lihat Sophocles,  
hlm. 4. 
9 Ismene cuba untuk memujuk Antigone berfikir secara realistik, dalam konteks sebuah negeri: dia bercakap 
tentang kota dan warganegara, undang-undang dan juga kuasa raja.  Dia juga menerangkan secara terperinci 
tentang musibah keluarga serta kelemahan orang Perempuan.  Meskipun dia mengakui hak si mati, tapi ia juga 
tunduk kepada kuasa pihak atasan.  It kelihatan pandangan Ismene seperti berkait dengan hujah “Might is Right” 
atau “Kekuatan dalah Kebenaran,” atau siapa yang kuat dialah yang berkuasa. Lihat Sophocles, hlm. 6-7.
10 Lihat D’ Entreve,  hlm. 3.
11 Ibid. 3
12 Ibid. 3
13 Ibid.
14 Lihat A. John Simmon, hlm. 14.
15 Ibid.
16 Ibid.
17 Dalam perbincangan ini, bila disebut tugs ia bermaksud duty di dalam Bahasa Inggeris. Ini kerana kalau kita 
rujuk makna duty ini di dalam Kamus Dewan Bahasa dan Pustaka ia membawa maksud kewajipan dan juga 
maksud tugas. Lihat Kamus Dwibahasa, Bahasa Inggeris – Bahasa Malaysia, 1985; 417. Untuk kepentingan 
perbincangan ini, penulis menggunakan istilah tugas untuk merujuk kepada duty dan kewajipan untuk istilah 
obligation.  Kalaupun mahu merujuk duty itu sebagai suatu kewajipan, ia mencakup makna yang lebih luas 
berbanding obligation.  Kewajipan dari maksud kalimah duty  membawa maksud kewajipan dari sudut undang-
undang, moral dan juga dari segi jawatan yang disandang. 
18 In rem adalah bahasa Latin yang bermaksud terhadap sesuatu.
19 A. John Simmon,  hlm. 14.
20 Ibid.
21 Lihat Robert Booth Fowler, Contemporary issues in Political Theory, Praeger Special Studies,  New York, 
1995, hlm.  113.
22 Ibid. 114.
23 Ibid.

Jebat 52(4)(2025) | 637

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



24 Lihat Bikhu Parekh, “A Misconceived Discourse on Political Obligation,” Political Studies,  XLI, 1993, hlm. 
238.
25 Ibid.
26 Ibid.
27 Ibid.
28 Ibid.
29 Ibid.
30 Ibid.
31 Ibid., hlm. 239.
32 Ibid.
33 Ibid., hlm. 244.
34 Ibid., hlm. 245.
35 Ibid.
36 Ibid.
37 Ibid.
38 Lihat Emile A. Nakhleh, “Bai’ah,” dalam John L. Esposito, ed., The Oxford Encyclopedia of Modern Islamic 
World, vol. 1, Oxford University Press, New York, 1995, hlm. 205.  
39 Lihat Manzooruddin Ahmed, Islamic Political System in the Modern Age: theory and practice, Adam 
Publishers & Distributors, New Delhi, 2006, hlm.182.
40 Lihat Izutsu Toshihiko, The Structure of the Ethical Terms in the Koran, (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 
2004), 246. Cf. Manzooruddin, hlm. 201.
41 Lihat Manzooruddin, Ibid., hlm. 202.
42 Ibid., hlm. 204.
43 Lihat John Alden Williams, “Fitnah,”  dalam John L. Esposito, ed.  The Oxford Enclopedia of Modern Islamic 
World, vol. 2, Oxford University Press, New York,  1995, hlm. 26.
44 Ibid., hlm. 27. 
45 Lihat Robert Booth Fowler, hlm. 115.
46 Ibid. hlm. 117.
47 Ibid.
48 Ibid.
49 Ibid.
50 Ibid. hlm. 118.
51 Ibid.
52 Ibid.
53 Lihat Lesley Jacob, An Introduction to Modern Political Philosophy,  Prentice Hall, New Jersey, 1997, hlm. 
41.
54 Ibid., hlm. 44.
55 David Hume dilahirkan di Edinburgh pada tahun 1711 dan meninggal pada tahun 1776.  Dia menerbitkan  A 
Treatise of Human Nature, dan telah masih dikira sebagai karya utama falsafah British dalam tahun 1739-40.  
Menurut Hume kewajipan bukanlah dihasilkan melalui persetujuan; sebaliknya diasaskan melalui utility.  Dia 
mengatakan bahawa utility adalah jawapan kepada kuasa Kerajaan.  Manusia menerimanya bahawa mereka 
bertanggung jawab untuk mamatuhi Kerajaan  kerana mereka menyedari bahawa ia adalah kepentingan jangka 
Panjang mereka untuk berbuat demikian.  Walaupun begitu, mereka tidak bergantung sepenuhnya kepada utiliti 
untuk mewajarkan atau menjelaskan kewajipan. Utiliti, hujahnya, adalah motif asal dan asas kepada kewajipan, 
walau bagaimanapun ia adalah peredaran masa yang merefleksi dengan jelas berkurangannya faedah Kerajaan. 
Kuasa diterima kerana kebiasaan.  Lihat Peter M. R. Stirk dan David Weigall, An Introduction to Political Ideas,  
Pinter,  London, 1995, hlm. 42.        

Jebat 52(4)(2025) | 638

Russli Kamarudin



56 Ibid.
57 Ibid., 45.
58 Ibid.
59 Lihat George Klosko, “Multiple Principles of Political Obligation,”  Political Theory , vol. 32, no. 6, 2004, 
hlm. 804.
60 Lihat A. John Simmons,  Moral Principles and Political Obligations, Princeston University Press, Princeston, 
1979,  hlm. 101.  
61 Ibid., hlm. 115.
62 Ibid.
63 Ibid., hlm. 116.
64 Ibid., hlm. 117.
65 Khilafah ada suatu sistem pemerintahan dalam Islam yang mana individu yang menjawat jawatan dalam 
sistem ini dipanggil khalifah. Khalifah ini adalah pengganti kepada Nabi dalam pentadiran negara dan bukan 
pengganti sebagai utusan Tuhan.
66 Lihat Manzooruddin Ahmad, Islamic political System in the Modern Age: theory and practice, Adam 
Publishers and Distributors, New Delhi,  2006, hlm. 197.
67 Ibid., hlm. 97-8.
68 Ibid., hlm. 199
69 Ibid.
70 Penggunaan khalifah dan imam adalah silih berganti, namun kedua-duanya memberi makna yang sama dalam 
penulisan para sarjana Islam.
71 Dalam era al-Ghazali, imam (al-Mustazhir) belum lagi mencapai tahap mujtahid, yang merupakan syarat 
untuk menjadi khalifah, oleh itu al-Ghazali menggunakan ulamak untuk mengisi syarat tersebut, sementara 
dalam kes atau peranan sultan pula, ia digunakan al-Ghazali untuk memenuhi syarat shawkah (kuasa tentera), 
yang mana ia sangat penting untuk melaksanakan syariah. Itulah sebabnya institusi khilafah yang 
diformulakannya dibentuk oleh tiga unsur, sesuatu yang belum lagi berlaku sebelum zamannya. 
72 Istilah asabiah diambil dari kata akar ‘asab’ (mengikat) dan ‘asabah’  (kesatuan) ‘asabiah,’ pula merujuk 
kepada sosiobudaya yang boleh digunakan untuk mengukur kekuatan perkumpulan sosial.  Ia adalah istilah 
biasa pada zaman sebelum Islam dan menjadi konsep yang popular bila Ibn Khaldun (1332-1406) 
menggunakannya dalam bukunya  Muqaddimah.  ‘Asabiah’  oleh itu difahami sebagai perpaduan sosial yang 
menekankan kepada kesedaran Kumpulan, kesepaduan dan perpaduan. Lihat John L. Esposito, Ed., The Oxford 
Encyclopedia of the Modern Islamic World, vol. 1, Oxford University Press,  New York, 1995, hlm.140.   

Rujukan

A. John Simmon. 1979. Moral Principles and Political Obligation. New Jersey: Princeston 
	 University Press.
Bikhu Parekh.  1993.  “A Misconceived Discourse on Political Obligation,” Political Studies, XLI:  237-239.
D’ Entreve. A. P. 1968. “On the Nature of Political Obligation,” Philosophy vol. XLII, no. 66: 309-323.
D’ Entreve. A. P. 1994. Stamford Encyclopedia of Philosophy. New York: Routledge.
Emile A. Nakhleh. 1995. “Bai’ah,” in The Oxford Encyclopedia of Modern Islamic World, Vol. 1. 

Edited by John L. Esposito, 205. New York: Oxford University Press.
George Klosko.  2004. “Multiple Principles of Political Obligation,” Political Theory vol  32, no.  6:  801-824.
Izutsu Toshihiko. 2004.  The Structure of the Ethical Terms in the Koran. Kuala Lumpur: Islamic 

Book Trust.
John Alden Williams. 1995.  “Fitnah,” in The Oxford Encyclopediaof Modern Islamic Wold, Vol. 1. 

Edited by John L. Esposito, 26.  New York. : Oxford University Press.

Jebat 52(4)(2025) | 639

Kewajipan Politik: Sejarah, Ciri-ciri dan Teori-teorinya



Kamus Dwi Bahasa, Bahasa Inggeris – Bahasa Malaysia. 1985. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 
Pustaka.

Lesley Jacob.  1997.  An Itroduction to Modern Political Philosophy.  New Jersey: Prentic Hall.
Manzooruddin Ahmed. 2006. Islamic Political System in the Modern Age: theory and Practice. New 

Delhi: Adam Publishers & Distributors.
Paul Harris. 1990. On Political Obligation. New York: Routlegde.
Peter M. R. Strik and David Weigall.  1995.  An Introduction to Political Ideas.  London: Pinter.
Robert Booth Fowler.  1995.  Contemporary Issues in Political Theory. New York: Praeger Special 

Studies.
Sophocles. 2003.  Antigone. Trs. Cambridge: Cambridge University Press.
T. H. Green. 1984. Lectures on the Principles of Political Obligation. Cambridge: Cambridge 
	 University Press.

Jebat 52(4)(2025) | 640

Russli Kamarudin


