
Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah: Tumpuan Terhadap 
Permintaan Fatwa oleh Penduduk Tanah Melayu, 1905-1918

The Influence of al-Manar on Reformist Thought: Focus on the Requests for 
Fatwas from the People of Malaya, 1905-1918

ABU HANIFAH HARIS
Jabatan Sejarah, Fakulti Sastera dan Sains Sosial, 
Universiti Malaya, 50603 Kuala Lumpur, Malaysia

Corresponding author: abuhanifah@um.edu.my 

                                	  Received: 27 June 2024     Accepted: 02 March 2025

Abstrak

Al-Manar (1898-1940) merupakan sebuah majalah bercorak agama dalam bahasa Arab yang 
diterbitkan oleh Rashid Rida (1865-1935) di Mesir. Antara keistimewaan al-Manar ialah kewujudan 
ruangan khas yang membolehkan pembaca mengemukakan sebarang persoalan agama kepada 
pengarang majalah tersebut. Selain orang Arab sendiri dan penduduk Timur Tengah, penduduk 
Tanah Melayu juga tidak ketinggalan untuk turut sama mengemukakan persoalan agama kepada 
al-Manar, termasuklah orang Melayu. Lanjutan daripada itu, persoalan kajian ini ialah apakah isu 
agama yang mencetuskan persoalan yang besar kepada penduduk Tanah Melayu sehingga mereka 
bertindak mengemukakan persoalan tersebut kepada al-Manar? Bagi menjawab persoalan tersebut, 
kajian ini bertujuan membincangkan permintaan fatwa terhadap al-Manar daripada penduduk Tanah 
Melayu antara tahun 1905 hingga 1918, termasuklah permintaan fatwa dalam kalangan pelajar 
Melayu yang belajar di Mesir. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan meneliti 
sumber primer seperti akhbar dan majalah. Selain al-Manar sebagai rujukan utama, kajian ini juga 
merujuk beberapa akhbar dan majalah lain seperti al-Imam, Pengasoh, dan Tunas Melayu. Kajian 
ini turut merujuk sejumlah sumber sekunder seperti buku dan artikel. Kajian menunjukkan bahawa 
al-Manar mempunyai pengaruh yang signifikan terhadap perkembangan pemikiran islah di Tanah 
Melayu apabila penduduk Tanah Melayu telah memohon pelbagai fatwa daripada majalah tersebut. 
Antara tahun 1905 hingga 1918, penduduk Tanah Melayu telah mengemukakan sejumlah persoalan 
kepada pengarang al-Manar melibatkan isu akidah, fikah dan ilmu pengetahuan. Hal ini menonjolkan 
kepentingan al-Manar sebagai sumber fatwa dalam kalangan penduduk Tanah Melayu tatkala buntu 
dalam mendapatkan fatwa.

Kata kunci: al-Manar; Tanah Melayu; Rashid Rida; Sheikh Tahir Jalaluddin; Sayyid Sheikh al-Hadi

Abstract

Al-Manar (1898–1940) is a religious magazine in Arabic published by Rashid Rida (1865–1935) 
in Egypt. One of the distinctive features of Al-Manar was a special column that allowed readers to 
submit religious questions directly to the author. Not only Arabs and people from the Middle East 
utilized this feature, but also the people of Malaya, including the Malays, actively participated by 
submitting their own religious inquiries to Al-Manar. This raises the question, what religious issues 
prompted such significant interest from the people of Malaya, leading them to seek answers from 

Jebat 52(1)(2025) | 51

Jebat: Malaysian Journal of History, Politics & Strategic Studies
52(1)(2025): 51-71
https://doi.org/10.17576/jebat.2025.5201.03

eISSN: 2180-0251



al-Manar? To address this, the study examines the demand for fatwas in al-Manar from the people 
of Malaya between 1905 and 1918, including those from Malay students studying in Egypt. The 
study employs a qualitative library research methodology, consulting various primary sources, 
including magazines. While al-Manar serves as the main reference, other magazines such as al-
Imam, Pengasoh, and Tunas Melayu are also referenced. Additionally, several secondary sources, 
including books and articles, are consulted. The study shows that al-Manar had a significant impact 
on the development of reformist thought in Malaya as the people of Malaya sought various fatwas 
from the magazine. Between 1905 and 1918, the people of Malaya submitted several questions to 
the author of al-Manar concerning issues of faith, jurisprudence, and knowledges. This highlights 
the importance of al-Manar as a source of fatwa for the people of Malaya when they were uncertain 
about obtaining a fatwa.

Keywords: al-Manar; Malaya; Rashid Rida; Sheikh Tahir Jalaluddin; Sayyid Sheikh al-Hadi

Pengenalan

Al-Manar (1898-1940) merupakan sebuah majalah yang diterbitkan di Kaherah, Mesir oleh Rashid 
Rida1 iaitu seorang tokoh islah yang terkenal pada awal abad ke-20. Majalah ini sering menyiarkan 
pelbagai fatwa yang dipohon oleh umat Islam dari seluruh Dunia Islam di dalam ruangan ‘Fatawa 
al-Manar’ (Fatwa al-Manar). Antara pembaca al-Manar ialah penduduk Tanah Melayu khususnya 
dalam kalangan keturunan Arab yang banyak menetap di Singapura. Kebanyakan mereka terdiri 
daripada beberapa keturunan Arab Hadhrami seperti al-Attas, al-Junied, al-Kaff, al-Idrus, al-Bar, dan 
al-Jufri. Majoriti masyarakat Arab Hadhrami ini berasal dari Hadramawt, Yaman dan mula berhijrah 
ke Alam Melayu dalam jumlah yang agak ramai sejak akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20. Jumlah 
penduduk keturunan Arab di Singapura misalnya bertambah dengan mendadak selepas pembukaan 
Singapura oleh Stamford Raffles pada tahun 1819. Sebagai keturunan Arab, kebanyakan mereka 
masih mampu membaca, menulis serta bertutur dalam bahasa Arab dengan baik meskipun sudah 
berhijrah dari Timur Tengah dan menetap di Tanah Melayu sejak awal abad ke-19, atau sekurang-
kurangnya mereka masih mampu membaca akhbar dan majalah dalam bahasa Arab sama ada yang 
diterbitkan di Timur Tengah seperti al-Manar atau diterbitkan di Tanah Melayu seperti al-Islah. 

Pada masa yang sama, al-Manar juga turut dibaca oleh orang Melayu, khususnya dalam 
kalangan ulama dan ilmuwan yang mempunyai penguasaan ilmu agama dan bahasa Arab yang 
baik. Seiring dengan peredaran waktu, kehidupan orang Melayu mulai berubah. Hal ini kerana 
orang Melayu mula menghadapi pelbagai isu dan permasalahan semasa yang berlegar dalam 
masyarakat, dan memerlukan kepada penjelasan lanjut berkaitan hukum agama merujuk kepada isu 
dan permasalahan tersebut. Di samping itu, pendedahan kepada perkembangan teknologi semasa 
seperti penciptaan pelbagai peralatan baru juga pastinya memerlukan kepada penjelasan dari 
segi hukum agama berkaitan penggunaan peralatan tersebut. Tambahan pula, tidak semua ulama 
tempatan ketika itu mampu memberikan pandangan berkaitan hukum agama merujuk kepada isu dan 
permasalahan tersebut, atau sekurang-kurangnya dapat memberikan satu jawapan yang meyakinkan 
orang Melayu. Oleh itu, orang Melayu tercari-cari pihak yang boleh menjadi rujukan kepada mereka 
untuk mendapatkan fatwa berkenaan sesuatu isu atau permasalahan agama. Ketika inilah, al-Manar 
yang menyediakan ruangan khas bagi membolehkan pembaca mengemukakan permasalahan agama 
muncul sebagai salah satu pilihan utama bagi mendapatkan fatwa dalam kalangan orang Melayu. 
Mengapa penduduk Tanah Melayu memohon fatwa daripada al-Manar? Selain Mesir mula menjadi 
destinasi mendapatkan fatwa sejak peningkatan jumlah pelajar dari Tanah Melayu yang menyambung 
pengajian di Universiti al-Azhar pada akhir abad ke-192, segelintir penduduk Tanah Melayu yang 

Jebat 52(1)(2025) | 52

Abu Hanifah Haris



terpengaruh dengan pemikiran islah juga lebih gemar memohon fatwa daripada Rashid Rida yang 
berpegang kepada pemikiran islah atau Kaum Muda berbanding institusi fatwa di Tanah Melayu yang 
majoritinya dikuasai oleh golongan Kaum Tua.3

Terdapat beberapa kajian yang pernah dihasilkan oleh sarjana berkenaan pengaruh al-
Manar di Asia Tenggara, khususnya di Alam Melayu. Antaranya kajian awal yang dihasilkan oleh 
Jutta Bluhm-Warn, diikuti Mona Abaza, Jajat Burhanuddin, dan Ahmed Ibrahim Abushouk. Jutta 
Bluhm-Warn merupakan penulis terawal yang mengkaji peranan al-Manar dalam menyebarkan 
idea islah dan tajdid di Alam Melayu.4 Dalam sebuah lagi kajian, Jutta Bluhm-Warn menonjolkan 
peranan Ahmad Soorkattie, seorang keturunan Arab yang menetap di Indonesia dalam menyebarkan 
idea islah yang diperjuangkan oleh Rashid Rida kepada rantau Alam Melayu.5 Mona Abaza pula 
meneruskan kajian berkenaan pengaruh al-Manar di Asia Tenggara, namun lebih memberi tumpuan 
kepada peranan al-Manar dalam menyebarkan idea pemodenan Islam dalam kalangan penduduk 
Asia Tenggara.6 Manakala Jajat Burhanuddin pula membincangkan permintaan fatwa daripada 
masyarakat Asia Tenggara kepada al-Manar.7 Ahmed Ibrahim Abushouk pula hanya memberi fokus 
kepada permintaan fatwa kepada al-Manar dalam kalangan masyarakat Arab Hadhrami di Alam 
Melayu sahaja.8 Namun begitu, semua tulisan tersebut membincangkan skop kajian yang lebih luas 
iaitu dalam konteks Asia Tenggara dan Alam Melayu. Pada masa yang sama, semua kajian tersebut 
juga lebih memberi tumpuan kepada pengaruh al-Manar di Indonesia sahaja, sekali gus langsung 
tiada perbincangan yang memberi fokus kepada permintaan fatwa dalam kalangan penduduk Tanah 
Melayu sedangkan penduduk Tanah Melayu juga merupakan antara pembaca al-Manar yang aktif 
menghantar permohonan fatwa, khususnya dalam kalangan masyarakat keturunan Arab di Singapura. 
Bahkan semua kajian tersebut juga langsung tidak membincangkan permintaan fatwa dalam kalangan 
orang Melayu, sedangkan majalah tersebut juga turut dibaca oleh orang Melayu, khususnya dalam 
kalangan golongan ulama dan pelajar Melayu yang menyambung pengajian di Universiti al-Azhar, 
Mesir.

Lanjutan daripada itu, timbul persoalan apakah isu agama berkaitan kehidupan seharian umat 
Islam di Tanah Melayu ketika itu yang mencetuskan persoalan yang besar kepada penduduk Tanah 
Melayu sehingga menyebabkan mereka mengambil keputusan mengemukakan persoalan tersebut 
kepada al-Manar? Hal ini kerana persoalan yang dikemukakan kepada al-Manar kemungkinan 
besar sama ada tidak mampu dijawab oleh ulama tempatan, atau jawapan yang dikemukakan tidak 
memuaskan hati mereka sehingga mendorong mereka mengemukakan terus persoalan tersebut kepada 
al-Manar. Bagi menjawab persoalan tersebut, kajian ini bertujuan membincangkan permintaan 
fatwa terhadap al-Manar daripada penduduk Tanah Melayu, termasuklah orang Melayu. Kajian 
ini juga akan menganalisis permintaan fatwa yang dikemukakan kepada al-Manar dalam kalangan 
pelajar Melayu yang belajar di Universiti al-Azhar, Mesir. Skop kajian ini ialah antara tahun 1905 
hingga 1918, iaitu berdasarkan permintaan fatwa yang pernah dikemukakan oleh penduduk Tanah 
Melayu kepada al-Manar dalam tempoh tersebut. Meskipun penduduk Tanah Melayu dikesan sudah 
menghantar surat kepada al-Manar sejak akhir abad ke-19 lagi berdasarkan surat bertarikh 27 Rejab 
1317 Hijrah bersamaan 30 November 1899 daripada seorang pembaca al-Manar di Singapura, 
namun surat tersebut bukanlah bertujuan untuk memohon fatwa, sebaliknya hanya menjelaskan 
perkembangaan politik yang melibatkan Belanda dan British yang kemudiannya disiarkan dalam 
ruangan ‘Alam Islami’ (Dunia Islam).9 Oleh itu, kajian dimulakan pada tahun 1905 sebagai tahun 
terawal permintaan fatwa daripada pembaca al-Manar dari Singapura berkenaan hukum perkahwinan 
antara wanita keturunan Sayyid dengan lelaki keturunan biasa.10 Kajian ditamatkan pada tahun 1918 
sebagai tahun terakhir permintaan fatwa daripada pembaca al-Manar dari Singapura berkenaan 
keharusan pekerjaan membuat objek berjisim.11 

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah

Jebat 52(1)(2025) | 53



Latar Belakang Penerbitan al-Manar

Al-Manar merupakan sebuah majalah dalam bahasa Arab yang telah diasaskan oleh Muhammad Rashid 
Rida. Dari segi bahasa, al-Manar bermaksud ‘menara’. Majalah ini diterbitkan bagi mengembangkan 
idea Pan-Islamisme yang diperjuangkan oleh gurunya iaitu Muhammad Abduh.12 Keluaran pertama 
majalah ini diterbitkan pada 22 Syawal 1315 Hijrah bersamaan 17 Mac 1898 di Kaherah, Mesir. Pada 
peringkat awal, halaman al-Manar tidak pernah melebihi lapan muka surat. Pada dua tahun pertama 
penerbitannya (1898-1900), majalah ini mula diterbitkan secara mingguan. Bermula pada tahun ketiga 
penerbitannya iaitu pada tahun 1901, al-Manar diterbitkan dua kali sebulan sebelum diterbitkan 
sekali sebulan. Penerbitan bagi keluaran pertama majalah ini pernah mencecah 1,500 naskhah. Pada 
peringkat awal, majalah ini tidak mendapat sambutan di Syria dan Turki, manakala majalah yang 
dihantar ke Mesir telah dikembalikan semula selepas penebitannya ditentang oleh kerajaan Turki 
Uthmaniyah yang menguasai ketiga-tiga wilayah tersebut.13 Meskipun jumlah pelanggan al-Manar 
pada penghujung tahun ketiga penerbitannya iaitu pada tahun 1901, hanya berjumlah sekitar 300 
hingga 400 orang, namun al-Manar mula mendapat sambutan yang menggalakkan pada tahun kelima 
penerbitannya iaitu pada tahun 1903 apabila jumlah pelanggan al-Manar mula meningkat secara 
mendadak.14 Kebanyakan pelanggan majalah tersebut datang dari seluruh dunia, iaitu tidak meliputi 
benua Asia sahaja, tetapi juga meliputi benua Eropah, Amerika dan Afrika. Selain Timur Tengah 
khususnya Mesir sebagai lokasi penerbitan majalah tersebut, al-Manar juga dilanggan oleh pembaca 
dari benua Afrika seperti Tunisia, Sudan, Sierra Leon; benua Asia seperti India dan China; benua 
Eropah seperti Rusia dan Bosnia, serta benua Amerika iaitu Amerika Syarikat. Selain itu, pembaca 
al-Manar juga datang dari Alam Melayu, termasuklah di Tanah Melayu, Indonesia, selatan Thailand 
dan selatan Filipina. 
	 Penerbitan al-Manar bertujuan untuk meneruskan perjuangan al-Urwah al-Wuthqa yang 
pernah diterbitkan oleh Jamal al-Din al-Afghani dan Muhammad Abduh semasa mereka berada di 
Paris, Perancis pada tahun 1884.15 Cadangan penerbitan al-Manar muncul sebelum Rashid Rida 
ke Kaherah pada tahun 1897 lagi, tetapi tidak dapat dilaksanakan kerana kawalan kerajaan Turki 
Uthmaniyah terhadap penerbitan majalah di Syria ketika itu yang dibimbangi boleh mengancam 
kedudukannya. Tambahan pula, sudah terdapat majalah Thamarat al-Funun yang diterbitkan oleh 
Abdul Qadir al-Qabbani sebagai pengarang ketika itu.16 

Secara umumnya, al-Manar banyak membincangkan tentang persoalan pembaharuan Islam 
dan perjuangan islah.17 Pada peringkat awal, al-Manar menyeru umat Islam kepada dakwah dan 
pendidikan, sebelum memperjuangkan isu politik global yang menyentuh isu-isu semasa umat Islam. 
Kandungan al-Manar boleh dibahagikan kepada dua bahagian. Bahagian pertama membincangkan 
tafsir al-Quran mengikut pandangan Rashid Rida dan Muhammad Abduh.18 Himpunan tafsir tersebut 
kemudian dikenali sebagai Tafsir al-Manar. Bahagian kedua memuatkan pelbagai artikel berkaitan 
aspek politik, pendidikan, kesusasteraan, sejarah, serta permasalahan agama.19 

Setelah kematian Rashid Rida pada tahun 1935, penerbitan al-Manar terhenti sekitar tujuh 
bulan sebelum diteruskan oleh seorang ulama terkenal dari Syria iaitu Sheikh Bahjat al-Bitar. Beliau 
juga bertanggungjawab meneruskan penulisan tafsir Surah Yusuf yang terhenti setelah kematian 
Rashid Rida. Namun begitu, penerbitan majalah tersebut tidak dapat diteruskan selepas itu dan 
terhenti hampir 3 tahun. Selepas itu, pengasas dan pemimpin Ikhwan al-Muslimin di Mesir, iaitu 
Hasan al-Banna telah meneruskan penerbitan majalah tersebut bermula pada keluaran 18 Julai 1939. 
Namun kesibukan beliau dalam memimpin Ikhwan al-Muslimin menghadkan penglibatan beliau 
dalam penerbitan majalah tersebut. Akhirnya penerbitan majalah tersebut tamat setakat tahun 1940 
sahaja, iaitu sempat diterbitkan sebanyak 6 keluaran selama hampir 14 bulan di bawah kepimpinan 
Hasan al-Banna.20 Meskipun begitu, al-Manar yang diterbitkan selepas tahun 1935 tidak mampu 

Jebat 52(1)(2025) | 54

Abu Hanifah Haris



menyaingi pengaruh yang dimiliki majalah tersebut ketika berada di bawah kepimpinan Rashid Rida. 
Sepanjang hampir 37 tahun penerbitannya (1898-1935), al-Manar bukan sahaja banyak mempengaruhi 
pemikiran umat Islam di Timur Tengah dan seluruh Dunia Islam, tetapi juga penduduk Tanah Melayu.

Pengaruh al-Manar di Tanah Melayu

Sebagai sebuah majalah berbahasa Arab, al-Manar juga merupakan antara majalah dalam bahasa 
Arab yang terkenal dalam kalangan keturunan Arab di Tanah Melayu. Malah majalah tersebut juga 
menjadi antara majalah bahasa Arab dari luar Tanah Melayu yang sering dilanggan dan dibaca 
oleh masyarakat keturunan Arab di Tanah Melayu, selain beberapa majalah bahasa Arab lain dari 
Mesir seperti al-Muayyad, al-Ahram, al-Hilal dan al-Muqattam. Hal ini bukanlah sesuatu yang 
menghairankan kerana majoriti penduduk keturunan Arab di Tanah Melayu khususnya di Singapura 
seperti keturunan al-Attas dan al-Junied pada abad ke-19 dan awal abad ke-20 masih menguasai 
bahasa Arab dengan baik kerana bahasa Arab merupakan bahasa asal pertuturan mereka.

Selain itu, al-Manar juga merupakan antara majalah yang sering dibaca dan dirujuk oleh orang 
Melayu, khususnya dalam kalangan ulama dan ilmuwan yang menguasai bahasa Arab. Kemampuan 
mereka membaca dan memahami bahasa Arab dengan baik membolehkan mereka turut ikut serta 
dalam perbahasan agama dalam majalah tersebut apabila turut sama mengemukakan persoalan 
agama dan permintaan fatwa daripada al-Manar. Malah Rashid Rida juga menjadi antara tokoh yang 
dihormati dan disanjung di Tanah Melayu, khususnya dalam kalangan ulama dan tokoh Kaum Muda. 
Beberapa orang ulama dan tokoh Kaum Muda di Tanah Melayu seperti Sheikh Tahir Jalaluddin 
misalnya sempat bersahabat dengan dengan pengarang al-Manar, Rashid Rida ketika melanjutkan 
pengajian di Universiti al-Azhar pada akhir tahun 1890-an. Sayyid Sheikh al-Hadi iaitu seorang lagi 
tokoh Kaum Muda di Tanah Melayu juga sempat menemui Muhammad Abduh dan Rashid Rida 
ketika melawat Mesir bagi mengiringi anak-anak Raja Riau.21 Kesempatan menemui pengarang al-
Manar di samping melanggan dan meneliti al-Manar menyebabkan corak pemikiran dan penulisan 
mereka juga banyak dipengaruhi oleh pendekatan al-Manar khususnya dalam persoalan agama 
dan politik, sebagaimana yang dapat diteliti dalam penerbitan al-Imam (1906-1908) ketika mereka 
berdua menjadi antara pengarang majalah tersebut, di samping Sheikh Muhammad Salim al-Khalili. 
Dalam hal ini, Abdul Aziz Mat Ton menegaskan bahawa terdapat persamaan antara aliran pemikiran 
majalah al-Imam dengan al-Manar sehingga menggelarkan tokoh al-Imam ini sebagai tokoh aliran 
‘al-Manar’.22

Permintaan Fatwa Berkaitan Aspek Akidah

Meminta Tolong Daripada Si Mati

Penduduk Tanah Melayu pernah meminta fatwa daripada pengarang al-Manar berkaitan isu memohon 
pertolongan daripada orang yang sudah meninggal dunia. Pada tahun 1906, seorang pembaca al-
Manar dari Singapura pernah meminta pandangan pengarang al-Manar berkaitan hukum memohon 
pertolongan kepada orang yang sudah meninggal dunia agar dijauhkan daripada keburukan dan 
didatangkan dengan kebaikan.23 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa 
perbuatan tersebut adalah amalan bidaah yang bertentangan dengan ajaran Islam kerana perbuatan 
tersebut jelas menyekutukan Allah SWT. Pengarang al-Manar ternyata sangat tegas dalam isu ini 
dengan menolak sebarang permohonan doa oleh umat Islam dengan perantaraan makhluk, apatah lagi 
daripada seseorang yang sudah meninggal dunia. Hal ini kerana secara fitrahnya, seseorang yang sudah 
mati tidak mempunyai sebarang kemampuan untuk berbuat apa-apa, termasuklah memperkenankan 

Jebat 52(1)(2025) | 55

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



permohonan doa daripada makhluk yang masih hidup.  

Tarekat

Persoalan lain yang menjadi tumpuan utama penduduk Tanah Melayu ketika itu ialah kegiatan 
tarekat.24 Dalam hal ini, sejumlah persoalan berkenaan tarekat pernah dikemukakan oleh penduduk 
Tanah Melayu kepada pengarang al-Manar. Pada tahun 1906, seorang pembaca al-Manar dari 
Singapura pernah meminta pandangan pengarang al-Manar berkaitan amalan pengikut Tarekat 
Rasyidiyyah yang membaca zikir khusus dengan suara yang keras, selain mengamalkan beberapa 
amalan lain yang disyaki bertentangan dengan ajaran Islam.25 Dalam jawapannya, pengarang al-
Manar menjelaskan bahawa kesemua amalan tersebut merupakan amalan bidaah sebagaimana 
yang dinyatakan oleh Sheikh al-Islam Ibn Taimiyyah dalam sebuah kitab yang berjudul Risalah al-
Ubudiyyah. Secara umumnya, isu berkenaan amalan tarekat dan tasawuf merupakan antara isu yang 
popular kepada penduduk Tanah Melayu, termasuklah dalam kalangan orang Melayu berkenaan 
keharusan mengamalkan tarekat yang disertai dengan pelbagai zikir, termasuklah tarian. Dalam hal 
ini, ternyata pengarang al-Manar mengambil pendekatan yang lebih berhati-hati apabila menyeru 
orang awam yang tidak mempunyai asas ilmu agama yang kukuh agar menjauhi amalan tarekat yang 
banyak disertai dengan zikir yang tidak mempunyai nas yang kukuh dan sahih, sebaliknya menyeru 
orang awam agar mengamalkan zikir biasa yang sering dibaca selepas solat.
	 Selain itu, persoalan berkaitan Tarekat Naqshabandiyyah juga pernah dikemukakan kepada 
pengarang al-Manar. Pada tahun 1907, seorang pembaca al-Manar dari Singapura pernah meminta 
pandangan pengarang al-Manar berkaitan Tarekat Naqshabandiyyah. Menurut pembaca tersebut lagi, 
persoalan berkaitan Tarekat Naqshabandiyyah juga telah dibincangkan secara panjang lebar dalam 
majalah al-Imam sehingga menimbulkan polemik dalam kalangan umat Islam di Singapura.26 Pada 
tahun 1908, seorang lagi pembaca al-Manar dari Kuala Lumpur pernah mengemukakan perbahasan 
berkenaan amalan Tarekat Naqshabandiyyah yang telah dibincangkan dalam al-Imam, khususnya 
keperluan kepada kehadiran rupa Sheikh dalam hati pengikutnya ketika berzikir.27 Pada tahun 1909, 
persoalan berkaitan amalan Tarekat Naqshabandiyyah juga pernah dikemukakan oleh pembaca 
al-Manar kepada Rashid Rida.28 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa 
amalan pengikut Tarekat Naqshabandiyyah bukan sahaja tidak pernah wujud dalam al-Quran dan 
hadis, bahkan jelas bercanggah dengan ajaran Islam. Rashid Rida ternyata tegas dengan pendapatnya 
bahawa amalan Tarekat Naqshabandiyyah jelas bertentangan dengan ajaran Islam, dan umat Islam 
perlu menolak ajaran tarekat tersebut khususnya bagi orang awam kerana mereka mudah tertarik 
dengan amalan tarekat ini.  

Selain persoalan berkaitan tarekat yang telah dikemukakan kepada majalah al-Imam sekitar 
tahun 1907, persoalan berkaitan tarekat juga terus menarik minat orang Melayu pada tahun 1920-an. 
Hal ini berdasarkan perbahasan mengenai tarekat yang pernah dipaparkan dalam beberapa majalah 
Melayu ketika itu, termasuklah dalam majalah Pengasoh yang diterbitkan di Kelantan. Pada tahun 
1925, salah seorang pembaca majalah Pengasoh dari Kedah iaitu Muhammad Ali bin Muhammad 
Diah pernah mengemukakan persoalan kepada pengarang Pengasoh mengenai hukum mempelajari 
Tarekat Naqshabandiyyah, iaitu sama ada wajib mempelajarinya atau tidak.29 Dalam jawapannya, 
pengarang Pengasoh menjelaskan tidak terdapat dalil jelas yang mewajibkan umat Islam mempelajari 
Tarekat Naqshabandiyyah. Oleh itu, jelaslah bahawa isu tarekat khususnya Tarekat Naqshabandiyyah 
turut menarik orang Melayu pada awal abad ke-20.

Selain itu, antara tarekat yang berkembang pesat di Kelantan pada awal abad ke-20 ialah 
Tarekat Aḥmadiyyah. Salah seorang ulama Kelantan yang menentang keras amalan tarekat ialah 
Haji Wan Musa, bekas Mufti Kelantan (1908-1916).30 Beliau menentang keras Tarekat Ahmadiyyah 

Jebat 52(1)(2025) | 56

Abu Hanifah Haris



yang diamalkan secara meluas di sekitar surau berhampiran Kampung Laut, Tumpat di bawah 
pimpinan Sidi Azahari, seorang ulama dari Makkah. Namun begitu, kritikan Haji Wan Musa terhadap 
amalan Tarekat Ahmadiyyah yang berkembang pesat di surau tersebut tidak dipersetujui oleh Haji 
Ahmad Abdul Manam dan Haji Nik Wan Abdullah serta pengikut-pengikutnya yang melihat kepada 
‘kewalian’ Sidi Azahari sendiri.31 Namun Setiausaha Kerajaan Kelantan akhirnya telah menulis 
surat kepada Sultan Kelantan, Sultan Muhammad Ke-4 bagi menjelaskan penyelewengan ajaran 
tarekat yang dipimpin oleh Sidi Azahari.32 Akhirnya satu surat telah dihantar kepada Sidi Azhari 
yang meminta beliau agar keluar dari negeri Kelantan sebelum hari Sabtu, 19 Mei 1917.33 Meskipun 
begitu, Sidi Azhari dilaporkan masih tidak keluar daripada negeri Kelantan. Akibatnya, berlaku sedikit 
kekecohan pada tahun 1924 apabila beberapa pihak yang pernah memberi tanah dan rumah kepada 
Sidi Azahari sebagai surau termasuklah Haji Wan Musa sendiri bertindak meminta beliau berpindah 
dari situ. Salah seorang yang terlibat ialah Haji Ahmad Abdul Manam yang mendakwa beliau hanya 
memberi kelengkapan untuk membuat surau dan tidak pernah berniat mewakafkannya.34 Meskipun 
begitu, tidak diketahui apakah nasib yang menimpa Sidi Azahari selepas itu. Walau bagaimanapun, 
kisah yang berlaku kepada Sidi Azhari ini menunjukkan bahawa pengaruh tarekat sangat kuat dalam 
kalangan masyarakat Melayu termasuklah di negeri Kelantan sehingga menyebabkan pihak berkuasa 
agama negeri perlu campur tangan bagi mengelakkan ajaran tersebut yang telah difatwakan sesat 
daripada berkembang dalam masyarakat.
	 Terdapat juga penduduk Tanah Melayu yang mengemukakan persoalan kepada al-Manar 
mengenai masalah menuduh orang Islam yang lain sebagai kafir. Pada tahun 1906, Sheikh Abdullah 
al-Hadrami dari Singapura pernah mengemukakan soalan kepada pengarang al-Manar berkaitan 
hukum seseorang yang sihat akal fikirannya, namun secara sengaja telah menyebut beberapa lafaz 
yang kelihatan seperti mengkafirkan orang Islam yang lain. Antaranya seperti lafaz Ya Kafir (Wahai 
Orang Kafir), Ya Aduw al-Allah wa Rasuluh (Wahai Musuh Allah dan Rasul-Nya), Ya Yahudi (Wahai 
Orang Yahudi), dan Ya Kalb (Wahai Anjing).35 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan 
bahawa lafaz cacian tersebut bukan bermaksud mengkafirkan seseorang Islam, tetapi lebih kepada 
menghina sahaja. Meskipun mereka yang menyebut lafaz tersebut tidak bermaksud mengkafirkan 
seseorang, namun perbuatan tersebut termasuk dalam dosa besar yang mewajibkan taubat bagi 
mereka yang menyebutnya secara sengaja.

Penganut Agama Nasrani

Selain itu, terdapat juga orang Melayu yang pernah mengemukakan persoalan berkaitan kedudukan 
penganut Nasrani (Kristian) sebagaimana yang dibahaskan dalam kitab kepada pengarang al-Manar. 
Pada tahun 1910, Sheikh Mohd Salim al-Kalali, seorang ulama terkenal di Singapura dan bekas 
pengarang makalah al-Imam pernah mengemukakan persoalan kepada pengarang al-Manar berkaitan 
beberapa hadis yang menceritakan kedudukan penganut Nasrani, iaitu sebagaimana yang terdapat 
dalam sebuah kitab hadis tulisan Ibn Hajar al-‘Asqalani berjudul Tahdhib al-Tahdhib.36 Dalam 
jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan bahawa hadis tersebut diriwayatkan oleh beberapa 
orang ulama hadis, antaranya ialah Imam Nasaie. Persoalan yang dikemukakan oleh Sheikh Mohd 
Salim al-Kalali ini menunjukkan bahawa orang Melayu juga mampu mempelajari dan menguasai 
ilmu hadis sehingga mampu mengemukakan perbahasan hadis kepada pengarang al-Manar.

Selain itu, penduduk Tanah Melayu juga pernah meminta fatwa daripada al-Manar berkenaan 
penerbitan majalah di Mesir yang disyaki bertentangan dengan akidah Islam. Pada tahun 1910, 
seorang pembaca al-Manar dari Singapura pernah meminta pandangan pengarang al-Manar berkaitan 
minat yang ditunjukkan oleh umat Islam di Singapura terhadap sebuah majalah berjudul Majallah 
Tawalli al-Muluk yang diterbitkan di Mesir kerana disyaki memaparkan pelbagai pembohongan 

Jebat 52(1)(2025) | 57

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



dan unsur khurafat, selain hukum memaparkan iklan dalam majalah tersebut.37 Dalam jawapannya, 
pengarang al-Manar menegaskan bahawa meskipun beliau sendiri belum pernah membaca majalah 
tersebut, namun ada pembaca menyatakan bahawa Majallah Tawalli al-Muluk merupakan sebuah 
majalah yang memaparkan ramalan dan tilikan dengan merujuk kepada bintang, selain mengandungi 
pelbagai bacaan mantera. Berdasarkan persoalan tersebut, jelaslah bahawa penduduk Tanah Melayu 
juga peka dengan perbahasan mengenai perkara yang mempunyai unsur khurafat dan bidaah seperti 
perbincangan Majallah Tawalli al-Muluk yang diterbitkan di Mesir.

Gelaran Wali

Pada tahun 1906, seorang pembaca dari Singapura pernah mengemukakan persoalan kepada 
pengarang al-Manar berkaitan gelaran wali bagi individu tertentu yang dianggap mempunyai 
kedudukan istimewa di sisi Allah SWT.38 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan 
bahawa amalan segelintir umat Islam ketika itu yang bermudah-mudah dalam memberikan gelaran 
wali kepada seseorang tidak pernah diamalkan ketika zaman Nabi Muḥammad SAW, bahkan para 
sahabat baginda juga tidak pernah memberi gelaran kepada ahli ibadah di zaman mereka sebagai wali. 
Hal ini secara tidak langsung menolak amalan segelintir umat Islam di Tanah Melayu ketika itu yang 
mudah memberi gelaran wali kepada seseorang yang dilihat sebagai banyak beribadah, sedangkan 
ulama zaman dahulu amat berhati-hati dalam memberikan gelaran wali. 

Keturunan Sayyid

Persoalan berkaitan keturunan Sayyid juga menjadi tumpuan penduduk Tanah Melayu. Antaranya 
ialah berkaitan perkahwinan antara wanita keturunan Sayyid dengan lelaki bukan keturunan Sayyid, 
dan persoalan sebegini sering ditanyakan oleh masyarakat keturunan Arab di Tanah Melayu. Pada 
tahun 1905, seorang pembaca dari Singapura telah mengemukakan persoalan kepada pengarang 
al-Manar berkaitan hukum perkahwinan antara wanita keturunan Sayyid dengan lelaki keturunan 
biasa.39 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa perkahwinan tersebut adalah 
sah kerana keturunan yang sama bukanlah syarat sah sesuatu perkahwinan. Lanjutan daripada itu, 
Sayyid Hasan bin Alwi bin Shihabuddin dari Singapura pernah meminta pendapat pengarang al-
Manar tentang status sebenar perkahwinan antara seorang wanita Arab Hadrami keturunan Sayyid 
dengan seorang lelaki India yang tidak diketahui keturunannya pada tahun 1906.40 Pengarang al-Manar 
sekali lagi menegaskan bahawa perkahwinan tersebut adalah sah. Meskipun begitu, persoalan sama 
terus-menerus dikemukakan oleh penduduk Tanah Melayu khususnya dalam kalangan masyarakat 
keturunan Arab di Tanah Melayu kepada pengarang al-Manar. Pada bulan Julai 1906, pengarang al-
Manar akhirnya mengambil keputusan untuk tidak lagi memanjangkan polemik tersebut meskipun 
beliau terus menerima banyak surat daripada pembaca al-Manar yang mempunyai pandangan yang 
berbeza tentang polemik tersebut.41 Jelaslah di sini bahawa penduduk Tanah Melayu khususnya 
masyarakat Arab Hadrami yang berketurunan Sayyid agak peka dan sensitif dengan isu perkahwinan 
antara wanita keturunan Sayyid dengan lelaki bukan keturunan Sayyid. Hal ini kerana menjadi amalan 
mereka sejak sekian lama bahawa wanita keturunan Sayyid hanya dibenarkan berkahwin dengan 
lelaki keturunan Sayyid sahaja bagi menjaga jurai keturunan mereka, sebaliknya lelaki keturunan 
Sayyid dibenarkan berkahwin dengan wanita bukan keturunan Sayyid kerana tidak menjejaskan 
keturunan Sayyid.
	 Terdapat juga penduduk Tanah Melayu yang mengemukakan persoalan kepada pengarang 
al-Manar berkaitan amalan mencium tangan keturunan Sayyid. Pada bulan Mei 1906, seorang 
pembaca al-Manar dari Singapura pernah mengemukakan persoalan berkaitan hukum mencium 

Jebat 52(1)(2025) | 58

Abu Hanifah Haris



tangan seseorang daripada keturunan Sayyid. Hal ini kerana menurut beliau, terdapat seorang lelaki 
yang mendakwa dirinya sebagai keturunan Sayyid dari Hadramawt, Yaman pernah memarahi sesiapa 
yang tidak mencium tangan mereka, bahkan berpendapat bahawa mereka berhak diperlakukan 
sedemikian.42 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa perbuatan tersebut 
adalah satu perbuatan bidaah dalam agama. Pada bulan Julai 1906, al-Manar pernah menyiarkan surat 
daripada salah seorang anggota al-Jam’iyyah al-Khairiyyah Singhafurah iaitu Persatuan Kebajikan 
Singapura berkaitan perselisihan besar yang sedang berlaku antara masyarakat keturunan Arab di 
Singapura khususnya golongan Sayyid. Beliau seterusnya meminta bantuan pengarang al-Manar 
bagi menjernihkan semula perselisihan tersebut.43 Jelaslah bahawa penduduk Singapura berpendapat 
bahawa pengarang al-Manar mempunyai kemampuan dan keupayaan untuk menjadi orang tengah 
yang dapat menyelesaikan konflik yang sedang berlaku dalam kalangan masyarakat, sekali gus 
menggambarkan pengaruh dan kedudukan al-Manar dan Rashid Rida dalam kalangan masyarakat 
keturunan Arab di Singapura.

Ahl al-Bayt

Persoalan berkaitan kedudukan Ahl al-Bayt iaitu keluarga Nabi Muhammad SAW juga pernah 
dikemukakan kepada pengarang al-Manar. Pada bulan Mei 1906, Sheikh Abdullah al-Hadari 
dari Singapura pernah meminta pandangan pengarang al-Manar berkenaan maksud Ahl al-Bayt 
sebagaimana dalam al-Quran iaitu ayat 33, surah al-Ahzab.44 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar 
menjelaskan bahawa istilah Ahl al-Bayt dalam surah tersebut bermaksud “Rumah Nabi Muhammad 
SAW” yang didiami ahli keluarga baginda, iaitu merujuk kepada semua ahli keluarga baginda 
termasuklah isteri, anak dan keturunan mereka. Persoalan berkaitan Ahl al-Bayt juga sebenarnya 
berkait rapat dengan masyarakat Arab Hadrami dan keturunan Sayyid yang tinggal di Tanah Melayu 
kerana mereka mendakwa bahawa mereka merupakan keturunan Nabi Muhammad SAW.

Kubur Nabi

Terdapat juga penduduk Tanah Melayu yang mengemukakan persoalan kepada pengarang al-Manar 
berkaitan nabi, iaitu kedudukan kubur nabi. Pada bulan April 1906, Sheikh Muhammad bin Iwad bin 
Abduh dari Singapura pernah mengemukakan persoalan kepada al-Manar berkaitan kubur Nabi Hud, 
iaitu sama ada kubur baginda terletak di Hadramawt, Yaman sebagaimana pandangan masyarakat 
Arab Hadrami.45 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa hanya kubur Nabi 
Muhammad SAW sahaja yang diketahui secara jelas, manakala kedudukan kubur para nabi yang 
lain adalah tidak jelas. Bahkan banyak dakwaan tentang kedudukan kubur nabi-nabi yang lain lebih 
berbentuk tanggapan masyarakat setempat sahaja.46 Jawapan yang dikemukakan oleh pengarang al-
Manar ini mempunyai kesan yang besar kepada pembaca al-Manar termasuklah penduduk Tanah 
Melayu agak lebih berhati-hati dalam menentukan kedudukan kubur para nabi selain Nabi Muhammad 
SAW yang tidak mempunyai hujah dan dalil yang jelas dan pasti.

Sahabat Nabi Muhammad

Penduduk Tanah Melayu juga pernah mengemukakan persoalan berkaitan manusia yang paling mulia 
selepas Nabi Muhammad SAW kepada pengarang al-Manar. Pada tahun 1906, Sheikh Muhammad 
bin Iwad bin Abduh dari Singapura telah meminta pandangan Rashid Riḍa berkenaan manusia yang 
paling mulia selepas Nabi Muḥammad SAW.47 Pada peringkat awal, Sheikh Muhammad bin Iwad bin 
Abduh telah mengemukakan soalan tersebut kepada golongan ulama di Singapura, namun mereka 

Jebat 52(1)(2025) | 59

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



semua tidak mampu menjawabnya dan meminta beliau mengemukakan soalan tersebut kepada 
pengarang al-Manar. Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa tiada nas yang 
putus daripada al-Quran dan hadis sahih berkaitan manusia yang paling mulia selepas Nabi Muhammad 
SAW. Walau bagaimanapun, terdapat beberapa hadis yang menceritakan beberapa sahabat baginda 
yang dianggap mulia selepas baginda khususnya Abu Bakar al-Siddiq, Umar al-Khattab dan Ali bin 
Abi Talib. Namun begitu, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa seorang Muslim yang baik akan 
menyerahkan urusan tersebut kepada Allah SWT. Persoalan yang dikemukakan ini menunjukkan 
bahawa penduduk Tanah Melayu ketika itu juga sudah terdedah kepada polemik dan perbahasan 
mengenai nabi dan para sahabat, dan bukan hanya berkisar mengenai persoalan fikah dan ibadah 
semata-mata. 

Selain itu, penduduk Tanah Melayu juga pernah mengemukakan persoalan kepada pengarang 
al-Manar mengenai sahabat baginda, khususnya Muawiyah bin Abi Sufyan. Pada tahun 1906, Sheikh 
Muhammad bin Iwad bin Abduh dari Singapura pernah mengemukakan persoalan kepada al-Manar 
berkaitan kelayakan Muawiyah bin Abi Sufyan sebagai khalifah berbanding Ali bin Abi Talib. Dalam 
jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan bahawa Muawiyah bin Abi Sufyan memang berhak 
dipilih sebagai khalifah kerana beliau telah diberikan bay’ah (sumpah taat setia) oleh para sahabat dan 
pemimpin. Pada tahun 1909, seorang pembaca al-Manar dari Singapura juga pernah mengemukakan 
persoalan kepada al-Manar berkaitan Muawiyah bin Abi Sufyan, iaitu berkaitan keislamannya dan 
keharusan melaknatnya.48 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan bahawa Muawiyah 
meninggal dunia dalam keadaan beriman kepada Allah SWT, dan dikebumikan di tanah perkuburan 
Islam. Beliau juga menegaskan bahawa perbuatan melaknat Muawiyah perlu dihentikan segera kerana 
tidak mendatangkan sebarang faedah. Menurut pengarang al-Manar lagi, tuduhan tersebut banyak 
dilemparkan oleh masyarakat keturunan Arab Hadrami yang menghalalkan perbuatan melaknat 
Muawiyah. Jawapan yang dikemukakan oleh pengarang al-Manar jelas merupakan satu kritikan 
kepada masyarakat Arab Hadrami yang menghalalkan perbuatan melaknat Muawiyah, termasuklah 
di Singapura. 

Ibu Susuan

Pada tahun 1914, seorang pelajar Melayu yang sedang menuntut ilmu di Mesir bernama Ibrahim 
Bestari Siraj pernah meminta fatwa daripada pengarang al-Manar berkenaan masalah penyusuan, 
iaitu sama ada jatuh talak bagi seseorang ibu jika bayinya menyusu dengan ibunya iaitu nenek 
kepada bayi tersebut.49 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa tidak terdapat 
sebarang dalil yang menunjukkan bahawa jatuh talak bagi seseorang ibu jika nenek kepada bayi 
tersebut menyusui cucunya. 

Sifat Allah SWT

Ibrahim Bestari Siraj juga pernah meminta pandangan al-Manar berkenaan sifat Allah SWT, iaitu 
sama ada Allah SWT mengetahui keseluruhan sifatnya, selain daripada Sifat Dua Puluh.50 Dalam 
jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa Allah SWT sememangnya Maha Mengetahui 
kesemua sifat-Nya kerana tiada pengakhiran dan batasan bagi sifat Allah SWT. Kedua-dua persoalan 
yang dikemukakan ini jelas menunjukkan tahap ketinggian ilmu yang dimiliki oleh pelajar Melayu 
di Mesir kerana persoalan yang dikemukakan kemungkinan besar tidak mampu difahami oleh orang 
awam atau mereka yang tidak mempunyai asas pendidikan agama yang tinggi. Oleh itu, ternyata 
pelajar Melayu di Mesir mempunyai tahap intelektual dan pemahaman ilmu agama yang agak tinggi 
berdasarkan tahap persoalan yang dikemukakan.

Jebat 52(1)(2025) | 60

Abu Hanifah Haris



Sambutan Perayaan Islam

Persoalan berkisar tentang kisah kelahiran Nabi Muhammad dan sambutan hari kelahiran Nabi 
Muhammad iaitu sambutan maulidur rasul juga menjadi antara isu yang hangat dibahaskan di Tanah 
Melayu pada ketika itu. Pada tahun 1906, seorang pembaca al-Manar dari Johor pernah meminta 
pandangan pengarang al-Manar berkaitan kes seorang lelaki dari luar bernama ‘Dabi’ yang menolak 
perbuatan membacakan kisah kelahiran Nabi Muhammad SAW kerana mengandungi pelbagai 
pendustaan dan unsur khurafat, sedangkan kisah tersebut sering dibacakan kepada umum.51 Dalam 
jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa pandangan orang luar tersebut adalah benar, 
bahkan hadis yang menyatakan bahawa Allah SWT menjadikan cahaya Nabi Muhammad SAW 
daripada cahaya-Nya sebelum Allah SWT mencipta Nabi Adam daripada tanah adalah dusta. Pada 
tahun 1918, seorang pembaca al-Manar dari Melaka juga pernah mengkritik tulisan pengarang al-
Manar bahawa perbuatan menyambut kelahiran Nabi Muhammad SAW dengan bentuk sambutan 
tertentu adalah bidaah secara mutlak.52 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan bahawa 
perbuatan membaca kisah hidup Nabi Muhammad sebagaimana membaca kitab hadis dan sirah 
semata-mata adalah dibenarkan dan digalakkan, namun sekiranya melibatkan upacara dan sambutan 
tertentu maka perbuatan tersebut adalah bidaah secara mutlak. Persoalan daripada pembaca al-Manar 
dari Johor dan Melaka ini jelas menunjukkan bahawa isu sambutan hari kelahiran Nabi Muhammad 
dalam kalangan penduduk Tanah Melayu sudah muncul sejak awal abad ke-20.

Terdapat juga pelajar Melayu yang sedang menuntut ilmu di Mesir pernah mengemukakan 
persoalan kepada pengarang al-Manar berkenaan masalah Israk Mikraj. Pada tahun 1911, seorang 
pelajar Melayu pernah mengemukakan persoalan mengenai pandangan salah seorang ulama al-
Azhar iaitu Dr. Muhammad Tawfiq Afandi Sidqi yang berpendapat bahawa Nabi Muhammad SAW 
melakukan Mikraj (naik ke langit) dalam keadaan bermimpi ketika sedang tidur kerana mimpi para 
nabi merupakan wahyu sebagaimana mimpi Nabi Ibrahim menyembelih anaknya, Nabi Ismail.53 
Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan terdapat dua pandangan berkenaan masalah 
tersebut. Pandangan pertama bahawa Nabi Muhammad SAW melakukan Mikraj dengan roh dan 
jasad baginda, manakala pandangan kedua menyatakan bahawa Nabi Muhammad SAW bahawa 
melakukan Mikraj dengan roh baginda sahaja. Dalam hal ini, Dr. Muhammad Tawfiq lebih condong 
kepada pandangan kedua yang lebih mudah difahami oleh akal dan lebih selamat daripada menerima 
pelbagai tuduhan. Persoalan yang dikemukakan oleh pelajar Melayu di Mesir ini berkaitan isu Israk 
Mikraj merupakan salah satu mukjizat Nabi Muhammad SAW yang utama dan sering dipersoalkan 
dalam masyarakat, termasuklah dalam kalangan penduduk Tanah Melayu. Permintaan fatwa daripada 
pelajar Melayu di Mesir menunjukkan bahawa mereka tidak hanya memberikan perhatian terhadap 
aspek pembelajaran di Mesir semata-mata, tetapi juga mengikuti perkembangan semasa yang berlaku 
di Tanah Melayu, khususnya berkaitan pelbagai polemik berkaitan permasalahan agama yang sedang 
berkembang di Tanah Melayu. Dalam hal ini, mereka turut mengambil inisiatif untuk mengemukakan 
persoalan tersebut kepada pengarang al-Manar dengan harapan dapat merungkai permasalahan umat 
Islam di Tanah Melayu.

Permintaan Fatwa Berkaitan Aspek Ibadah

Solat di Masjid

Pada tahun 1906, seorang pembaca dari Singapura pernah bertanya kepada pengarang al-Manar 
tentang hukum menunaikan solat di sebuah masjid yang memberikan ganjaran wang kepada mereka 
yang menghadiri masjid tersebut untuk menunaikan solat Isyak dan solat tarawih sepanjang bulan 

Jebat 52(1)(2025) | 61

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



Ramadan. Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa seseorang yang datang 
menunaikan solat di masjid tersebut kerana mengharapkan ganjaran wang semata-mata dan tidak 
akan datang ke masjid tersebut sekiranya tidak diberikan ganjaran wang, maka hukum solatnya 
adalah tidak sah, manakala hukum mengambil wang tersebut adalah tidak harus. Pembaca tersebut 
merujuk kepada sebuah masjid di Johor yang telah memberikan ganjaran wang berjumlah 6 Riyal bagi 
setiap jemaah yang sering hadir untuk menunaikan solat Isyak dan solat terawih di masjid tersebut 
selama sebulan, manakala 30 Riyal lagi diberikan kepada imam. Ganjaran tersebut telah diberikan 
oleh seorang pemimpin bertujuan untuk menghidupkan kembali masjid tersebut pada bulan Ramadan 
kerana sebelum ini masjid tersebut hanya digunakan untuk menunaikan solat Jumaat sahaja.54 
Persoalan tentang ibadah di bulan Ramadan merupakan antara isu yang popular dalam kalangan orang 
Melayu sejak awal abad ke-20 lagi. Hal ini kerana orang Melayu memang mengerti tentang fadilat 
bulan Ramadan. Oleh itu, sebarang kemusykilan tentang aspek ibadah di bulan Ramadan memang 
menjadi antara persoalan yang seing dikemukakan kepada ulama.

Khutbah Jumaat

Terdapat juga orang Melayu yang mengemukakan persoalan mengenai kandungan khutbah Jumaat 
kepada al-Manar. Pada tahun 1909, seorang pembaca al-Manar dari Singapura pernah mengemukakan 
persoalan mengenai khutbah Jumaat yang disampaikan oleh Haji Abbas Mohd. Taha di Masjid 
Sultan, Singapura. Menurut pembaca tersebut, kandungan khutbah Jumaat tersebut bukan sahaja 
mengkafirkan umat Islam dan mengkritik mereka, bahkan turut memuji golongan kafir. Akibatnya, 
ramai daripada jemaah masjid tersebut tidak lagi berminat untuk menunaikan solat Jumaat di masjid 
tersebut selagi masjid tersebut membenarkan khutbah Jumaat seperti itu disampaikan kepada 
umum. Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan bahawa kandungan khutbah Jumaat 
tersebut tidak bercanggah dengan syariat Islam kerana khutbah sedemikian pernah disampaikan di 
tempat lain. Ulama Singapura juga lebih mengetahui keadaan dan masalah umat Islam di sana, dan 
penyampaian khutbah tersebut bertujuan untuk menyedarkan umat Islam di Singapura.55 Polemik 
berkenaan solat Jumaat juga pernah terjadi di Kelantan pada tahun 1934 apabila Lebai Ismail bin 
Osman, Imam Tua Surau Kelawih di Tanah Merah melaporkan kepada Majlis Agama Islam dan Adat 
Istiadat Melayu Kelantan (MAIK) berkenaan tindakan Imam Muda Surau Kelawih iaitu Haji Omar 
bin Ahmad yang telah melaksanakan solat Jumaat pada 11 Syawal 1352 Hijrah (27 Januari 1934) dan 
18 Syawal 1352 Hijrah (3 Februari 1934) meskipun jemaah masjid kurang daripada 40 orang.56 Oleh 
itu, jelaslah bahawa isu kandungan khutbah Jumaat bukanlah isu yang baru kerana orang Melayu 
sudah mempertikaikan kandungan khutbah Jumaat sejak tahun 1909 lagi.

Waktu Solat dan Berbuka

Persoalan berkaitan masalah penentuan waktu solat dan waktu berbuka puasa berdasarkan waktu 
matahari terbenam juga pernah dikemukakan kepada al-Manar. Pada tahun 1910, Sheikh Muhammad 
Salim al-Kalali iaitu bekas pengarang al-Imam pernah mengemukakan beberapa persoalan kepada 
pengarang al-Manar. Antara persoalan yang dikemukakan ialah berkenaan status puasa dan solat bagi 
seseorang yang telah berbuka puasa dan menunaikan solat Maghrib setelah melibat matahari terbenam 
ketika berada di laut, kemudian dapat melihat matahari dengan jelas setelah menaiki belon panas 
di kawasan yang tinggi. Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa meskipun 
seseorang telah berbuka puasa dan menunaikan solat Maghrib setelah melihat bulatan matahari 
tenggelam di bawah ufuk dengan jelas, namun puasanya tidak terbatal dan dia tidak perlu mengulangi 
solat Maghrib meskipun dapat melihat matahari dengan jelas setelah menaiki belon panas di kawasan 

Jebat 52(1)(2025) | 62

Abu Hanifah Haris



yang tinggi.57 Daripada persoalan tersebut, dapat difahami bahawa perkembangan teknologi semasa 
iaitu kewujudan belon panas yang dicipta sejak akhir abad ke-18 mengundang persoalan dalam 
kalangan umat Islam berkaitan hukum semasa yang melingkari penggunaan kenderaan tersebut. Hal 
ini kerana belon panas belum wujud pada zaman awal Islam iaitu semasa zaman Nabi Muhammad 
SAW , para sahabat dan tabiin, sekali gus memerlukan pencerahan daripada ulama sezaman berkaitan 
hukum waktu solat dan waktu berbuka puasa bagi mereka yang menaiki belon panas.

Pengurusan Jenazah

Terdapat juga orang Melayu yang mengemukakan persoalan kepada al-Manar mengenai kaedah 
terbaik menghantar jenazah ke kubur. Pada tahun 1912, seorang pembaca al-Manar dari Singapura 
pernah meminta pandangan pengarang al-Manar berkenaan amalan yang lebih baik, sama 
ada menghantar jenazah ke kubur dengan mengangkat terus jenazah, atau menghantar jenazah 
menggunakan kenderaan khusus seperti kereta, keretapi atau kereta kuda. Dalam jawapannya, 
pengarang al-Manar menegaskan bahawa tiada dalil daripada al-Quran dan hadis berkenaan 
kewajipan mengangkat jenazah dan meratapi kematian jenazah, kecuali hadis berkenaan keperluan 
memandikan, mengkafankan, menyembahyangkan dan menanam jenazah. Bahkan salah satu amalan 
sunat yang amat digalakkan ialah menyegerakan urusan pengkebumian jenazah sebagaimana amalan 
para sahabat Nabi Muḥammad SAW.58 Dalam hal ini, pengarang al-Manar dilihat cuba menyedarkan 
pembaca bahawa isu utama apabila seseorang Muslim meninggal dunia bukanlah isu bagaimana cara 
menghantar jenazah ke kubur, sebaliknya yang lebih utama ialah isu pengurusan jenazah yang perlu 
disegerakan melibatkan proses memandikan, mengkafankan, menyembahyangkan dan menanam 
jenazah. Hal ini kerana pengarang al-Manar mungkin menyedari bahawa sesetengah umat Islam 
termasuklah orang Melayu kadang-kadang lebih menitikberatkan isu kecil seperti penghantaran 
jenayah berbanding isu besar seperti proses pengurusan jenazah.

Penggunaan Peralatan Moden

Permintaan fatwa oleh orang Melayu terhadap al-Manar juga melibatkan isu penggunaan peralatan 
dan teknologi moden seperti piring hitam. Pada tahun 1907, seorang pembaca dari Singapura 
berketurunan Arab bernama Aunullah al-Hadrami meminta fatwa daripada pengarang al-Manar 
berkaitan hukum memainkan piring hitam yang mengandungi ayat al-Quran. Dalam keluaran yang 
sama, Sayyid Hasan bin Alwi bin Shihabuddin dari Singapura juga pernah mengemukakan soalan 
berkaitan hukum mendengar piring hitam yang mengandungi bacaan ayat al-Quran, iaitu sama ada 
kedudukannya setaraf dengan mashaf al-Quran yang perlu dipelihara dengan baik. Bagi menjawab 
kedua-dua soalan yang hampir sama, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa ayat al-Quran boleh 
dimainkan dengan menggunakan pemain piring hitam jika bertujuan untuk mengambil iktibar dan 
peringatan daripada ayat al-Quran tersebut.59 Persoalan berkaitan piring hitam yang mengandungi 
bacaan al-Quran juga pernah dikemukakan oleh Ahmad bin Ali dari Masjid Besar Kelantan kepada 
pengarang majalah Pengasoh berkenaan hukum melangkah piring hitam yang mengandungi bacaan 
ayat al-Quran. Dalam jawapannya, pengarang Pengasoh menjelaskan bahawa hukum melangkah 
piring hitam tersebut adalah tidak haram kerana piring hitam bukanlah al-Quran sebagaimana 
zahirnya.60 Persoalan tersebut sebenarnya telah dikemukakan terlebih dahulu kepada Setiausaha 
Majlis Ulama Kelantan, sebelum disiarkan dalam Pengasoh sepuluh bulan kemudian.61 Persoalan 
tersebut jelas menunjukkan bahawa orang Melayu peka dengan perkembangan teknologi semasa iaitu 
berkaitan penggunaan piring hitam dan hukum yang berkisar dengan penggunaan peralatan tersebut, 
termasuk bagi memperdengar ayat al-Quran. 

Jebat 52(1)(2025) | 63

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



	 Terdapat juga orang Melayu yang telah meminta fatwa al-Manar berkenaan hukum membuat 
imej berjisim, termasuklah hukum mengambil gambar menggunakan kamera. Pada tahun 1918, 
seorang pembaca al-Manar dari Singapura pernah mengemukakan soalan kepada Rashid Riḍa 
berkenaan keharusan pekerjaan membuat objek berjisim seperti patung menggunakan kapur, batu 
dan logam, serta pekerjaan membuat objk berjisim menggunakan gerudi dan pen, dan pekerjaan 
membuat objek tidak berjisim menggunakan alatan fotografi seperti kamera. Dalam jawapannya, 
pengarang al-Manar menjelaskan bahawa pembuatan objek berjisim seperti patung adalah haram 
sebagaimana hadis sahih yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim.62 Perbincangan mengenai 
hukum mengambil dan melukis gambar juga pernah dibincangkan dalam majalah Tunas Melayu 
sekitar tahun 1930-an, iaitu ketika majalah tersebut berada di bawah pimpinan Haji Abbas bin Mohd 
Taha selaku pengarang. Menurut Tunas Melayu, hukum melukis dan mengambil gambar adalah harus 
selagi tidak menjadikan gambar dan ukiran tersebut sebagai berhala.63 Dalam hal ini, Haji Abbas bin 
Mohd Taha mempunyai pandangan yang lebih terbuka berkenaan keharusan melukis, mengambil 
gambar dan membuat ukiran apabila tidak mengharamkannya secara mutlak, dengan syarat semua 
objek tersebut tersebut tidak dijadikan berhala dan disembah.

Permintaan Fatwa Berkaitan Aspek Ilmu Pengetahuan

Ulama

Terdapat juga penduduk Tanah Melayu yang mengemukakan persoalan kepada al-Manar berkaitan 
kedudukan ulama. Pada bulan Mac 1906, seorang pembaca al-Manar dari Singapura pernah meminta 
pandangan pengarang al-Manar berkaitan hukum mereka yang menolak kata-kata dan ajaran 
ulama yang tidak disandarkan kepada dalil yang jelas.64 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar 
menjelaskan bahawa seseorang wajib menolak kata-kata ulama yang tidak disandarkan kepada dalil 
sebagaimana yang terdapat dalam hadis sahih yang dikemukakan oleh Imam Abu Daud dalam kitab 
Sunan Abu Daud. Pada bulan Mei 1906, seorang lagi pembaca al-Manar dari Singapura pernah 
mengemukakan persoalan berkenaan hukum memfitnah seorang ulama sebagai seorang yang tidak 
mengamalkan ilmunya.65 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menegaskan bahawa hukum 
melemparkan fitnah kepada seseorang adalah haram sebagaimana yang tersebut dalam al-Quran dan 
hadis. Tambahan pula, fitnah tersebut dilemparkan kepada seseorang yang dikenali umum sebagai 
seorang ulama. Dalam hal ini, pengarang al-Manar jelas menyeru umat Islam agar tidak menghormati 
ulama secara membabi buta, sebaliknya menghormati ulama yang bersifat jujur dan amanah dengan 
ilmu yang diberikan termasuklah mengemukakan bukti yang jelas berkaitan sesuatu hukum.
	 Selain itu, penduduk Tanah Melayu turut meminta pandangan pengarang al-Manar 
berkenaan pemikiran beberapa ulama yang terkenal. Pada tahun 1909, Sayyid Hasan bin Alwi bin 
Shihabuddin pernah mengemukakan persoalan kepada pengarang al-Manar berkenaan kritikan 
terhadap Ibn Taymiyyah dan Ibn Hajar al-Haythami.66 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar 
menegaskan bahawa meskipun kritikan tersebut telah mengundang perselisihan yang besar, namun 
beliau menyeru umat Islam agar mengelakkan diri daripada perpecahan, permusuhan dan perselisihan 
tersebut kerana Nabi Muhammad SAW sendiri amat benci kepada perpecahan dan perselisihan. Pada 
tahun 1910, seorang pembaca al-Manar dari Singapura pernah meminta pandangan pengarang al-
Manar berkenaan seorang ulama mazhab Shafie iaitu Ibn Hajar al-Haythami, khususnya dari segi 
pemikiran dan tulisannya dalam sebuah kitab berjudul al-I’lam bi Qawati’ al-Islam yang mengkritik 
pemikiran Ibn Taymiyyah.67 Dalam jawapannya, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa Ibn Hajar 
al-Haytami merupakan seorang ulama besar mazhab Shafie yang telah menghasilkan pelbagai kitab. 
Persoalan yang dikemukakan menunjukkan bahawa penduduk Tanah Melayu mengenali tokoh-tokoh 

Jebat 52(1)(2025) | 64

Abu Hanifah Haris



besar dalam bidang akidah dan hadis ini. 

Kedudukan Ilmu

Penduduk Tanah Melayu turut mengemukakan persoalan kepada pengarang al-Manar berkaitan 
kedudukan ilmu dan sifat kerjasama. Pada tahun 1909, Sayyid Abdul Rahman al-Kaf dari Singapura 
pernah meminta pandangan pengarang al-Manar berkenaan keutamaan antara ilmu dan sifat 
kerjasama. Persoalan tersebut telah dikemukakan kepada pengarang al-Manar setelah seorang lelaki 
telah menyatakan kepada beliau bahawa tiada kerjasama tanpa ilmu, manakala seorang lelaki lain 
pula menyatakan kepadanya bahawa tiada ilmu tanpa kerjasama.68 Namun pengarang al-Manar 
tidak dapat menjawab persoalan tersebut kerana persoalan yang dikemukakan bukan sahaja terlalu 
umum, bahkan hubungan antara kedua-duanya juga mempunyai ruang yang sangat luas. Meskipun 
begitu, persoalan yang dikemukakan menunjukkan bahawa penduduk Tanah Melayu bukan sahaja 
mengemukakan soalan yang bersifat khusus seperti persoalan fikah, tetapi juga meliputi persoalan 
umum berkaitan ilmu dan akhlak dalam Islam. 
	 Persoalan tentang kedudukan ilmu turut dikemukakan oleh penduduk Tanah Melayu kepada 
pengarang al-Manar. Antaranya ialah soalan oleh Sheikh Karamah Baldaram, pemilik majalah bahasa 
Arab berjudul al-Islah di Singapura. Pada tahun 1910, beliau mengemukakan soalan kepada al-Manar 
berkaitan ucapan Sayyid Muhammad bin Hashim yang menegaskan bahawa usaha menyatukan 
umat Islam dengan jalan ilmu semata-mata belum mencukupi selagi mereka tidak bekerjasama dan 
saling membantu dalam mengumpulkan harta benda bagi mencapai matlamat tersebut. Sayyid Hasan 
bin Alwi bin Shihabuddin pula menegaskan bahawa usaha untuk menyatukan umat Islam dengan 
jalan kerjasama semata-mata belum mencukupi selagi mereka tidak berilmu.69 Dalam jawapannya, 
pengarang al-Manar menegaskan seruan kepada ilmu tidak bertentangan dengan seruan kepada 
kerjasama, dan seruan kepada kerjasama pula tidak bertentangan dengan seruan kepada ilmu kerana 
kedua-duanya boleh disatukan. Jelaslah bahawa persoalan berkenaan hakikat dan kedudukan ilmu 
merupakan antara persoalan yang popular dalam kalangan penduduk Tanah Melayu. 

Kesimpulan

Kajian menunjukan bahawa penduduk Tanah Melayu merupakan masyarakat yang sentiasa dahagakan 
ilmu. Mereka mengetahui bahawa keterbatasan ilmu yang ada dalam diri mereka menyebabkan 
mereka perlu mencari sumber dan petunjuk yang boleh merungkaikan segala permasalahan mereka, 
khususnya dalam bidang agama. Di sinilah dapat dilihat peranan yang dimainkan oleh ulama Mesir 
khususnya Rashid Rida dan peranan al-Manar dalam memberikan pandangan dan fatwa yang boleh 
merungkai pelbagai permasalahan yang timbul dalam kalangan orang Melayu. Pendedahan dan minat 
terhadap Mesir bermula sejak akhir abad ke-19 dan berkembang pesat pada awal tahun 1920-an. Bagi 
orang Melayu, meskipun tidak semua fatwa tersebut diterima sepenuhnya atau diamalkan secara total, 
namun fenomena ini dianggap satu pencapaian penting dalam sejarah pengislaman orang Melayu dari 
segi kesungguhan mereka untuk mengemukakan persoalan dan memohon fatwa bagi menyelesaikan 
pelbagai permasalahan agama yang timbul.

Permintaan fatwa yang dikemukakan oleh penduduk Tanah Melayu ketika itu boleh 
dibahagikan kepada aspek akidah, ibadah, dan ilmu pengetahuan. Secara umumnya, permintaan 
fatwa tersebut bukan datang daripada orang awam, sebaliknya lebih banyak dikemukakan oleh ulama 
dan pemimpin masyarakat Arab, atau sekurang-kurangnya oleh orang Melayu yang mempunyai 
asas pengetahuan agama dan bahasa Arab yang baik dalam kalangan mufti dan ulama. Hal ini 
kerana permintaan fatwa tersebut perlu dikemukakan dalam bahasa Arab. Bagi orang awam, hal ini 

Jebat 52(1)(2025) | 65

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



kemungkinan besar akan menjadi masalah kepada mereka, sebaliknya bukanlah satu isu besar bagi 
mereka yang mempunyai asas pengetahuan agama dan bahasa Arab yang baik. Pada masa yang sama, 
permintaan fatwa tersebut juga menunjukkan bahawa orang Melayu mampu menguasai bahasa Arab 
dengan baik sehingga mampu mengemukakan permintaan fatwa dalam bahasa Arab yang mampu 
difahami oleh pengarang majalah tersebut. Meskipun penguasaan tersebut bukanlah sehebat orang 
Arab sendiri kerana bahasa Arab ialah bahasa pertuturan mereka, tetapi sekurang-kurangnya setaraf 
atau mungkin lebih baik daripada umat Islam dari tempat lain yang juga bukan berbangsa Arab. 
Permintaan fatwa daripada al-Manar juga menunjukkan bahawa penduduk Tanah Melayu tekun 
dalam mendalami ilmu agama dan rajin mengambil tahu tentang perkembangan semasa yang berlaku 
di seluruh dunia, khususnya di Dunia Islam. Kesedaran ini mendorong mereka berusaha mendapatkan 
majalah tersebut dengan melanggan dan membeli majalah tersebut, seterusnya meneliti perbincangan 
dan perbahasan yang terdapat dalam majalah tersebut. 

Selain itu, permintaan fatwa terhadap al-Manar juga disuarakan oleh pelajar Melayu yang 
menyambung pengajian di Kaherah, Mesir. Dalam hal ini, jelaslah bahawa pemergian pelajar 
Melayu untuk menyambung pengajian di Timur Tengah bermula di Makkah diikuti dengan Mesir 
bukan sahaja berjaya membuka minda orang Melayu terhadap gerakan nasionalisme dan perjuangan 
menentang penjajah Barat yang bertiup kencang di Timur Tengah sejak akhir abad ke-19 dan awal 
abad ke-20, tetapi juga mendedahkan orang Melayu terhadap pelbagai pendapat dan fatwa berkenaan 
permasalahan agama. Hal ini kerana pelajar Melayu di Mesir mempelajari pelbagai pendapat dan 
fatwa daripada pelbagai mazhab dan ulama khususnya berkaitan ilmu fikah di Mesir, sekali gus 
membuka minda mereka terhadap keluasan ilmu-ilmu agama di sana. Apabila pulang ke tanah air, 
mereka inilah yang telah meniupkan angin perjuangan islah di Tanah Melayu dan seringkali dilabel 
sebagai Kaum Muda.

Nota

1 Rashid Rida (1865-1965) dilahirkan di Syria sebelum berhijrah ke Mesir pada tahun 1896 untuk berguru dengan 
Muhammad Abduh (1849-1905). Beliau menerbitkan al-Manar pada tahun 1898 bagi menyebarkan idea islah 
kerana majalah merupakan satu-satunya saluran media yang dapat diakses dengan mudah oleh masyarakat ketika 
itu. Lihat Norahida Mohamed & Mohamad Zaidin Mat @ Mohamad, “Islah Sebagai Pendekatan Pembangunan 
Masyarakat: Kajian Terhadap Pemikiran Muhammad Rashid Rida”, Sains Insani 2, no. 2, 2017, hlm. 101. Lihat 
juga Mohammad Redzuan Othman & Abu Hanifah Haris, “Egyptian Influences on Malaya’s Muslim Kaum 
Muda (Young Faction) Before World War II”, Al-Shajarah 18, no. 1, hlm. 4. 
2 Abu Hanifah Haris, “Kegiatan Pelajar Melayu di Kaherah Sebelum Tahun 1970”, SEJARAH: Journal of the 
Department of History 23, no. 2, 2014, hlm. 111.
3 Mohammad Redzuan Othman & Abu Hanifah Haris, “The Role of Egyptian Influences on the Religious 
Dynamics and the Idea of Progress of Malaya’s Kaum Muda (Young Faction) before the Second World War”, 
British Journal of Middle Eastern Studies, 42, no. 4, 2015, hlm. 5.
4 Jutta Bluhm-Warn, “A Preliminary Statement on the Dialogue Established between the Al-Manar and the 
Malay-Indonesian World”, Indonesia Circle 32, 1983, hlm. 35-42. Isu islah dan tajdid menjadi tumpuan kerana 
sering dianggap sebagai sumber utama bagi menaikkan semula kesedaran dan kebangkitan orang Melayu yang 
berada di dalam dilema penjajahan. Hal inilah yang diperjuangkan oleh Jamal al-Din al-Afghani.
5 Jutta Bluhm-Warn, “Al-Manar and Ahmad Soorkattie: Links in the Chain of Transmission on Muhammad 
‘Abduh’s ideas to the Malay-speaking World”. Dlm. Islam: Essays on Scripture, Thought and Society, disunting 
oleh Peter G. Riddell & Tony Street, Brill, Leiden. 

Jebat 52(1)(2025) | 66

Abu Hanifah Haris



6 Mona Abaza, “Southeast Asia and the Middle East: Al-Manar and Islamic Modernity”. Dlm. From the 
Mediterranean to the China Sea: Miscellaneous Notes, disunting oleh Claude Elliot, Denys Lombard & 
Roderick Ptak. Wiesbaden, Otto Harrassowitz Verlag, Germany, 1998.
7 Jajat Burhanuddin, “Aspiring for Islamic Reform: Southeast Asian Requests for Fatwas in Al-Manar”, Islamic 
Law and Society 12, no. 1, 2005, hlm. 9-26.
8 Ahmad Ibrahim Abushouk, “Al-Manar and the Hadhrami Elite in the Malay-Indonesian World: Challenge and 
Response”, Journal of the Royal Asiatic Society 17, no. 3, 2007, hlm. 301-322.
9 Al-Manar, Jil. 2, Bil. 41, 23 Disember 1899.
10 Al-Manar, Jil. 8, Bil. 6, 31 Mei 1905.
11 Al-Manar, Jil. 20, Bil. 5, 13 Januari 1918.
12 Mona Abaza, “Southeast Asia and the Middle East: Al-Manar and Islamic Modernity”, hlm. 96.
13 Charles C. Adam, Islam and Modernism in Egypt, Russell & Russell, New York, 1968, hlm. 180-181. 
Majalah al-Manar tidak mendapat sambutan di Turki kerana sekatan dan kebimbangan kerajaan Turki 
Uthmaniyah terhadap perkembangan idea islah yang diperjuangkan oleh majalah tersebut kerana disyaki bakal 
membangkitkan penentangan orang Arab terhadap pemerintahan kerajaan Turki Uthmaniyah yang menguasai 
negara Arab sejak abad ke-16. Manakala Syria pula merupakan wilayah yang dikuasai oleh kerajaan Turki 
Uthmaniyah, sekali gus mengekalkan dasar yang sama di Syria.
14 Umar Ryad, “A Printed Muslim ‘Lighthouse’ in Cairo: al-Manar’s Early Years, Religious Aspiration and 
Reception (1898-1903)”, Arabica 56, 2009, hlm. 43-44. Berlaku peningkatan dari segi sambutan terhadap 
penerbitan al-Manar pada tahun kelima penerbitannya (1903) setelah pemikiran islah yang diperjuangkan 
oleh Rashid Rida mula diterima secara meluas oleh Dunia Islam, sekali gus mempengaruhi penjualan majalah 
tersebut. 
15 Al-Urwah al-Wuthqa ialah majalah bulanan yang diterbitkan oleh Jamal al-Din al-Afghani dan Muhammad 
Abduh di Paris, Perancis antara bulan Mac hingga Ogos 1884. Majalah ini sempat diterbitkan sebanyak 18 
keluaran. Lihat Julie Scott Meisami & Paul Starkey, Encyclopedia of Arabic Literature, Vol. 2, Routledge, 
London, 1998, hlm. 796.
16 Farid Mad Zain & Rabitah Mohd Ghazali, “Hubungan dan Pengaruh Majalah al-Manar Terhadap Kebangkitan 
Islam di Malaysia: Fokus Terhadap Majalah Terpilih”. Dlm. Budaya dan Pemikiran Islam Mesir-Malaysia, 
disunting oleh Ahmad Sunawari Long & Zul’azmi Yaakob. Jabatan Usuluddin dan Falsafah, Universiti 
Kebangsaan Malaysia, Bangi, 2006, hlm. 113.
17 Siti Nurul Izza Hashim & Ermy Azziaty Rozali, “Perjuangan Rashid Rida dalam Gagasan Pan-Islamisme”. 
International Journal of West Asian Studies 5, no. 1, 2013, hlm. 30.
18 Muhammad Abduh (1849-1905) merupakan pelajar Jamal al-Din al-Afghani (1839-1897) yang paling 
menonjol. Beliau pernah mengajar di Dar al-Ulum dan Universiti al-Azhar, Kaherah. Beliau kemudian dilantik 
sebagai Mufti Mesir pada tahun 1889, seterusnya banyak menyumbang dalam memajukan bidang pendidikan 
di Mesir. Lihat Abu Hanifah Haris, “Konflik Aliran Progresif dan Konservatif di Tanah Melayu: Tumpuan 
kepada Polemik Agama dalam Kalangan Masyarakat Melayu, 1910-an hingga 1930-an”, SEJARAH: Journal 
of the Department of History 33, no. 1, hlm. 40. Fatwa Muhammad Abduh juga diterima secara meluas di 
Tanah Melayu. Antaranya ialah fatwa yang membenarkan penerimaan faedah daripada koperasi bagi menjaga 
kebajikan orang Melayu telah dikeluarkan berdasarkan fatwa beliau yang menghalalkan urus niaga Skim 
Simpanan Pejabat Pos di Mesir. Lihat Aiza Maslan & Mahani Musa, “Isu Tabungan Orang Melayu dalam 
Sejarah Pengerjaan Haji Era Kapal Laut.”. Jebat: Malaysian Journal of History, Politics & Strategic Studies 
50, no. 2, 2023, hlm. 97.
19 Farid Mad Zain & Rabitah Mohd Ghazali, “Hubungan dan Pengaruh Majalah al-Manar”, hlm. 113.

Jebat 52(1)(2025) | 67

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



20 Maktabah Syamilah, al-Manar, Pengenalan, https://shamela.ws/book/6947/2#p128, diakses pada 21 April 
2024. Beberapa penulis misalnya tersilap dalam menyatakan bahawa tahun penerbitan al-Manar terhenti. 
Jutta Bluhm-Warn (1983), Jajat Burhanuddin (2005), dan Mona Abaza (1998) misalnya menyatakan bahawa 
penerbitan majalah tersebut terhenti setakat tahun 1936. Manakala Ahmed Ibrahim Abushouk (2007) pula 
menyatakan bahawa penerbitan majalah tersebut pula terhenti setakat tahun 1935.
21 Abu Hanifah Haris, Pengaruh Mesir Terhadap Masyarakat Melayu, 1906-1970: Daripada al-Imam Sehingga 
Kebangkitan Semua Islam, Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 2019, hlm. 28-29.
22 Abdul Aziz Mat Ton, Politik al-Imam, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 2001, hlm. 158.
23 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 2, 26 Mac 1906.
24 Dalam ajaran tasawuf, tarekat adalah jalan atau cara yang harus ditempuh oleh seseorang menuju Tuhan, 
iaitu dengan menyucikan diri sehingga dapat mendekatkan diri dengan Allah SWT. Lihat K.H. Muhammad 
Sholikhin, Menyatu Diri Dengan Ilahi, Yogyakarta: Penerbit NARASI, 2010, hlm. 342.
25 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 4, 24 Mei 1906. Tarekat Rasyidiyyah diasaskan oleh Ibrahim al-Rasyid dari Sudan. 
Beliau merupakan salah seorang murid kepada pemimpin tarekat terkenal di Sudan iaitu Aḥmad bin Idris. 
Lihat Tim Niblock, The Dynamics of Sudanese Politics, 1898-1985: Class and Power in Sudan, Albany: State 
University of New York Press, 1987, hlm. 104.
26 Al-Manar, Jil. 10, Bil. 7, 8 September 1907.
27 Pembaca al-Manar dari Kuala Lumpur tersebut turut memuji tindakan seorang ulama tempatan iaitu Haji 
Abbas Mohd. Taha yang giat memerangi amalan bidaah dan khurafat yang berleluasa dalam kehidupan orang 
Melayu. Lihat al-Manar, Jil. 11, Bil. 7, 27 Ogos 1908.
28 Al-Manar, Jil. 12, Bil. 2, 22 Mac 1909.
29 Pengasoh, Jil. 8, Bil. 181, 18 Oktober 1925.
30 Haji Wan Musa (1874-1939) juga terdedah secara langsung terhadap perkembangan pemikiran islah di Mesir 
yang diperjuangkan oleh Rashid Rida, malah pernah mengutus surat kepada beliau. Lihat Nik Abdul Aziz Haji 
Nik Hassan, Sejarah Gerakan dan Perkembangan Alam Pemikiran Islam di Jajahan Kota Bharu, 1900-1940-an, 
Latihan Ilmiah, Universiti Kebangsaan Malaysia, 1973, hlm. 32-38.
31 Nik Abdul Aziz Haji Nik Hassan, Tariq Shah Waliullah al Dihlavi di Jajahan Kota Bharu, 1934-1950, Tesis 
M.A., Universiti Kebangsaan Malaysia, 1977, hlm. 65.
32 Setiausaha Kerajaan Kelantan kepada Sultan Kelantan, 8 Mei 1917, dalam Kel. PM 79/1917, Berkenaan 
Dengan Seorang Bernama Sheikh Azahari Mengajar Tarekatnya dan Orang-Orang Yang Mengikutinya.
33 Memo No. 4, dalam Kel. PM 79/1917, Berkenaan Dengan Seorang Bernama Sheikh Azahari Mengajar 
Tarekatnya dan Orang-Orang Yang Mengikutinya.
34 Haji Abdullah Abdul Samad kepada Dato’ Perdana Menteri Paduka Raja Kelantan, 16 Zulkaedah 1342 (19 
Jun 1924), terlampir dalam Kel. PM 293/1924, Rayu Hal Berkenaan Dengan Haji Wan Musa Membuat Kacau 
di atas Rumah Sheikh Azhari Yang Telah Ia Mendapat Amanah Wakil Menjaga Bagi Rumah Itu, Pohonkan 
Timbangan di atas Perbuatan Itu.
35 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 8, 19 September 1906.
36 Al-Manar, Jil. 13, Bil. 2, 11 Mac 1910.
37 Al-Manar, Jil. 13, Bil. 2, 11 Mac 1910.
38 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 2, 26 Mac 1906.
39 Al-Manar, Jil. 8, Bil. 6, 31 Mei 1905.
40 Al-Manar, Jil. 8, Bil. 24, 1 Februari 1906.
41 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 6, 23 Julai 1906.
42 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 4, 24 Mei 1906.
43 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 4, 24 Mei 1906.
44 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 4, 24 Mei 1906.
45 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 3, 25 April 1906.

Jebat 52(1)(2025) | 68

Abu Hanifah Haris



46 Sheikh Muhammad juga ada mengemukakan persoalan mengenai kewujudan seorang nabi yang bernama 
‘Iyad. Namun begitu, pengarang al-Manar menjelaskan bahawa beliau tidak pernah mendengar kewujudan 
seorang nabi yang bernama Iyad. Lihat al-Manar, Jil. 9, Bil. 3, 25 April 1906.
47 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 3, 25 April 1906.
48 Al-Manar, Jil. 12, Bil. 5, 18 Jun 1909.
49 Al-Manar, Jil. 17, Bil. 10, 20 September 1914.
50 Al-Manar, Jil. 17, Bil. 10, 20 September 1914.
51 Al-Manar, Jil. 8, Bil. 23, 26 Januari 1906.
52 Al-Manar, Jil. 20, Bil. 8, 9 Mei 1918.
53 Al-Manar, Jil. 14, Bil. 9, 23 September 1911.
54 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 4, 24 Mei 1906.
55 Al-Manar, Jil. 12, Bil. 6, 17 Julai 1909.
56 Lebai Ismail bin Osman kepada Setiausaha MAIK, 19 Mac 1934, terlampir dalam MAIK 109/1934, Minta 
Buangkan Haji Omar Imam Muda Surau Itu Kerana Ia Membuat Jumaat Tidak Mencukupi 40 Orang Yang 
Menyalahi Dengan Mazhab Shafie Bagi Pengetahuan Majlis.
57 Al-Manar, Jil. 13, Bil. 2, 11 Mac 1910.
58 Al-Manar, Jil. 15, Bil. 12, 9 Disember 1912.
59 Al-Manar, Jil. 10, Bil. 6, 10 Ogos 1907.
60 Pengasoh, Jil. 18, Bil. 525, 26 September 1935.
61 Ahmad bin Ali kepada Setiausaha Majlis Ulama Kelantan, 16 November 1934, terlampir dalam MAIK 
330/1934, Bertanya Masalah Melihat Gambar Perempuan Ajnabi, Wayang Gambar, Melangkah Piring Peti 
Nyanyi Yang Ada Lafaz Ayat al-Quran, dan Mendengar Pancaragam Yang di dalam Peti Nyanyi Itu, Adakah 
Haram atau Tidak Pada Hukum Syarak.
62 Al-Manar, Jil. 20, Bil. 5, 13 Januari 1918. Lihat juga perbahasan berkenaan masalah pembuatan imej dalam 
al-Manar, Jil. 20, Bil. 6, 11 Februari 1918.
63 Tunas Melayu, Jil. 1, No. 1, 12 Februari 1933.
64 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 2, 26 Mac 1906.
65 Al-Manar, Jil. 9, Bil. 4, 24 Mei 1906.
66 Al-Manar, Jil. 12, Bil. 12, 13 Disember 1909.
67 Al-Manar, Jil. 13, Bil. 2, 11 Mac 1910.
68 Al-Manar, Jil. 12, Bil. 11, 13 Disember 1909.
69 Al-Manar, Jil. 13, Bil. 4, 9 Mei 1910.

Rujukan

Abaza, Mona. 1998. “Southeast Asia and the Middle East: Al-Manar and Islamic Modernity”. Dlm. 
From the Mediterranean to the China Sea: Miscellaneous Notes, edited by Claude Elliot, 
Denys Lombard & Roderick Ptak, 93-112. Wiesbaden, Germany: Otto Harrassowitz Verlag.

Abdul Aziz Mat Ton. 2001. Politik al-Imam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.
Abu Hanifah Haris. 2024. “Konflik Aliran Progresif dan Konservatif di Tanah Melayu: Tumpuan 

kepada Polemik Agama dalam Kalangan Masyarakat Melayu, 1910-an hingga 1930-an,” 
SEJARAH: Journal of the Department of History 33, no. 1: 27-49.

Abu Hanifah Haris. 2019. Pengaruh Mesir Terhadap Masyarakat Melayu, 1906-1970: Daripada al-
Imam Sehingga Kebangkitan Semua Islam. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya.

Abu Hanifah Haris. 2014. “Kegiatan Pelajar Melayu di Kaherah Sebelum Tahun 1970,” SEJARAH: 
Journal of the Department of History 23, no. 2: 111-137.

Jebat 52(1)(2025) | 69

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah



Ahmad Ibrahim Abushouk. 2007. “Al-Manar and the Hadhrami Elite in the Malay-Indonesian World: 
Challenge and Response,” Journal of the Royal Asiatic Society 17, no. 3: 301-322.

Adam, Charles C., 1968. Islam and Modernism in Egypt. New York: Russell & Russell.
Aiza Maslan & Mahani Musa. 2023. “Isu Tabungan Orang Melayu dalam Sejarah Pengerjaan Haji 

Era Kapal Laut,” Jebat: Malaysian Journal of History, Politics & Strategic Studies 50, no. 2: 
92-108.

Bluhm-Warn, Jutta. 1983. “A Preliminary Statement on the Dialogue Established between the Al-
Manar and the Malay-Indonesian World,” Indonesia Circle, 32: 35-42.

Bluhm-Warn, Jutta. 1997. “Al-Manar and Ahmad Soorkattie: Links in the Chain of Transmission on 
Muhammad ‘Abduh’s ideas to the Malay-speaking World.” Dlm. Islam: Essays on Scripture, 
Thought and Society, edited by Peter G. Riddell & Tony Street, 295-308. Leiden: Brill.

Burhanuddin, Jajat. 2005. “Aspiring for Islamic Reform: Southeast Asian Requests for Fatwas in Al-
Manar,” Islamic Law and Society 12, no. 1: 9-26.

Farid Mad Zain & Rabitah Mohd Ghazali. 2006. “Hubungan dan Pengaruh Majalah al-Manar 
Terhadap Kebangkitan Islam di Malaysia: Fokus Terhadap Majalah Terpilih.” Dlm. Budaya 
dan Pemikiran Islam Mesir-Malaysia, disunting oleh Ahmad Sunawari Long & Zul’azmi 
Yaakob, 112-121. Bangi: Jabatan Usuluddin dan Falsafah, Universiti Kebangsaan Malaysia.

El Sandouby, Aliaa Ezzeldin Ismail. 2008. The Ahl al-Bayt in Cairo and Damascus: The Dynamics 
of Making Shrines for the Family of the Prophet. Disertasi Doktor Falsafah, University of 
California.

K.H. Muhammad Sholikhin. 2010. Menyatu Diri Dengan Ilahi. Yogyakarta: Penerbit NARASI.
Kel. PM 79/1917, Berkenaan Dengan Seorang Bernama Sheikh Azahari Mengajar Tarekatnya dan 

Orang-Orang Yang Mengikutinya, Arkib Negara Malaysia, Kuala Lumpur.
Kel. PM 293/1924, Rayu Hal Berkenaan Dengan Haji Wan Musa Membuat Kacau di atas Rumah 

Sheikh Azhari Yang Telah Ia Mendapat Amanah Wakil Menjaga Bagi Rumah Itu, Pohonkan 
Timbangan di atas Perbuatan Itu. Arkib Negara Malaysia, Kuala Lumpur.

Al-Manar, Jil. 2, Bil. 41, 23 Disember 1899.
Al-Manar, Jil. 2, Bil. 45, 20 Januari 1900.
Al-Manar, Jil. 8, Bil. 6, 31 Mei 1905.
Al-Manar, Jil. 9, Bil. 2, 26 Mac 1906.
Al-Manar, Jil. 9, Bil. 3, 25 April 1906.
Al-Manar, Jil. 9, Bil. 4, 24 Mei 1906.
Al-Manar, Jil. 9, Bil. 6, 23 Julai 1906.
Al-Manar, Jil. 9, Bil. 8, 19 September 1906.
Al-Manar, Jil. 10, Bil. 6, 10 Ogos 1907.
Al-Manar, Jil. 12, Bil. 2, 22 Mac 1909.
Al-Manar, Jil. 12, Bil. 5, 18 Jun 1909.
Al-Manar, Jil. 12, Bil. 6, 17 Julai 1909.
Al-Manar, Jil. 12, Bil. 11, 13 Disember 1909.
Al-Manar, Jil. 13, Bil. 2, 11 Mac 1910.
Al-Manar, Jil. 13, Bil. 4, 9 Mei 1910.
Al-Manar, Jil. 14, Bil. 9, 23 September 1911.
Al-Manar, Jil. 15, Bil. 12, 9 Disember 1912.
Al-Manar, Jil. 17, Bil. 10, 20 September 1914.
Al-Manar, Jil. 20, Bil. 5, 13 Januari 1918.
Al-Manar, Jil. 20, Bil. 6, 11 Februari 1918.
Al-Manar, Jil. 20, Bil. 8, 9 Mei 1918.

Abu Hanifah Haris

Jebat 52(1)(2025) | 70



MAIK 109/1934, Minta Buangkan Haji Omar Imam Muda Surau Itu Kerana Ia Membuat Jumaat 
Tidak Mencukupi 40 Orang Yang Menyalahi Dengan Mazhab Shafie Bagi Pengetahuan Majlis. 
Arkib Negara Malaysia.

MAIK 330/1934, Bertanya Masalah Melihat Gambar Perempuan Ajnabi, Wayang Gambar, Melangkah 
Piring Peti Nyanyi Yang Ada Lafaz Ayat al-Quran, dan Mendengar Pancaragam Yang di dalam 
Peti Nyanyi Itu, Adakah Haram atau Tidak Pada Hukum Syarak Arkib Negara Malaysia.

Meisami, Julie Scott & Paul Starkey (ed.). 1998. Encyclopedia of Arabic Literature. Vol. 2. London: 
Routledge, Taylor Francis Group.

Mohammad Redzuan Othman & Abu Haris. 2015. “The Role of Egyptian Influences on the Religious 
Dynamics and the Idea of Progress of Malaya’s Kaum Muda (Young Faction) before the Second 
World War,” British Journal of Middle Eastern Studies 42, no. 4: 465-480.

Mohammad Redzuan Othman & Abu Hanifah Haris. 2013. “Egyptian Influences on Malaya’s Muslim 
Kaum Muda (Young Faction) Before World War II,” Al-Shajarah 18, no. 1: 1-33.

Niblock, Tim. 1987. The Dynamics of Sudanese Politics, 1898-1985: Class and Power in Sudan. 
Albany: State University of New York Press.

Nik Abdul Aziz Haji Nik Hassan. 1973. Sejarah Gerakan dan Perkembangan Alam Pemikiran Islam 
di Jajahan Kota Bharu, 1900-1940-an. Latihan Ilmiah, Universiti Kebangsaan Malaysia.

Nik Abdul Aziz Haji Nik Hassan. 1977. Tariq Shah Waliullah al Dihlavi di Jajahan Kota Bharu, 1934-
1950. Tesis Master, Universiti Kebangsaan Malaysia.

Norahida Mohamed & Mohamad Zaidin Mat @ Mohamad. 2017. “Islah Sebagai Pendekatan 
Pembangunan Masyarakat: Kajian Terhadap Pemikiran Muhammad Rashid Rida,” Sains 
Insani 2, no. 2: 98-105.

Pengasoh, Jil. 8, Bil. 181, 18 Oktober 1925.
Pengasoh, Jil. 18, Bil. 525, 26 September 1935.
Ryad, Umar. 2009. “A Printed Muslim ‘Lighthouse’ in Cairo: al-Manar’s Early Years, Religious 

Aspiration and Reception (1898-1903),” Arabica 56: 27-60.
Siti Nurul Izza Hashim & Ermy Azziaty Rozali. 2013. “Perjuangan Rashid Rida dalam Gagasan Pan-

Islamisme,” International Journal of West Asian Studies 5, no. 1: 27-40.
Tunas Melayu, Jil. 1, No. 1, 12 Februari 1933.

  

Pengaruh al-Manar terhadap Pemikiran Islah

Jebat 52(1)(2025) | 71


